اگر اپنوں میں مل بیٹھیں نہایت بھولے بھالے ہیں جو بھریں غیر سے، شدت عیاں قہر خدا کی ہے



حقائق اور دلائل کی رشنی میں (مغالطوں کی نشاندہی اور غلط فہمیوں کے ازالے کے ساتھ)



محدم عن الحديث منطابرعلى منهار نبور شعبة صفح في الحديث ، منطابرعلوم ، سَهَارَ نبوُر

مكتنبة كالالسكاحة بنهابنور

# بالتحكم الى شانة

امام حسن بقرى رحمه الله بيان كرتے ہيں:

''صحابی رسول سیدنا عائذ بن عمر قُر، عبید الله بن زیاد کے پاس آئے اور فرمانے بیٹے! میں نے رسول الله صلی الله علیہ وسلم کو بیفر ماتے ہوئے سنا ہے کہ بدترین حکمران وہ ہوتے ہیں جواپنی رعایت پرظلم کرتے ہیں۔ لہذا (میری نصیحت ہے کہ) تیراشارا بسے لوگوں میں نہ ہو۔ عبید الله بن زیاد کہنے لگا: بیٹھ جا، تو محد (صلی الله علیہ وسلم) کا گھٹیا در ہے کا صحابی ہے۔ سیدنا عائد فر مانے گے: کیا صحابہ کرام میں سے بھی کوئی گھٹیا ہوسکتا ہے؟ گھٹیا لوگ تو وہ ہیں جو صحابی نہ بن سکے اور وہ جو صحابہ کے بعد آئے۔ (مسلم شریف: ۱۸۳۰)

سیخین (بخاری:۲۸۹۷ وسلم:۲۵۳۲) نے ابوسعید خدری رضی الله عنه سینقل کیا ہے (بیمسلم شریف کے الفاظ ہیں) کہرسول اکرم صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: ایک زمانہ ایسا آئے گا جب لوگوں کی ایک جماعت جہاد کر ہے گی، اُن سے کہا جائے گا: کیا تمہارے درمیان ایسا کوئی شخص موجود ہے جس نے آپ صلی الله علیہ وسلم کا دیدار کیا ہو؟ وہ لوگ کہیں گے: ہاں، پھران کو فتح حاصل ہوگی۔ پھر ایک گروہ جہاد کرے گا، اس سے کہا جائے گا: کیا آپ لوگوں کے مابین ایسا کوئی موجود ہے جے صحابہ رسول صلی الله علیہ وسلم کا دیدار حاصل ہو، لوگ کہیں گے: ہاں، موجود ہے جے صحابہ رسول صلی الله علیہ وسلم کا دیدار حاصل ہو، لوگ کہیں گے: ہاں، موجود ہے جے صحابہ رسول صلی الله علیہ وسلم کا دیدار حاصل ہو، لوگ کہیں گے: ہاں، شخص ہے جس نے صحابہ رسول صلی الله علیہ وسلم کے ساتھیوں کا دیدار کیا ہو؟ لوگ کہیں گے: ہاں، شخص ہے جس نے صحابہ رسول صلی الله علیہ وسلم کے ساتھیوں کا دیدار کیا ہو؟ لوگ



مُعَمَّةً مَا اللَّهِ وَالَّدِنِدَ مَعَهُ أَشِكَاءُ عَلَى الْمُعُفَّادِ رُحَمَاءُ بَيْنَ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّه

المنابعة الم

حقائق اور دلائل کی روشنی میں (مغالطوں کی نشاندہی اور غلط فہمیوں کے ازالے کے ساتھ)

محرم من أوربيم عن أي من المحروبية عن المحروبية عن الحديث المحروبية عن المحروبية عن المحروبية المروبية المروبية

مكتنبه كالالسكاكة منها بنؤر





نام كتاب: حُرْمِيتُ حِيكَ الْبُنْ : حقائق اور دلائل كى روشنى مين

تصنیف: مجرمعاویه سعدی گور کھپوری

صفحات: ۵۲

سنهُ اشاعت: ربیج الاوّل ۴۴۰ ه/ دسمبر ۲۰۱۸ء

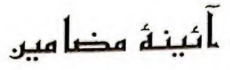
تعداد: ایک ہزار

ناشر: مَكْتَبَهُ كَالُلْسَعَا لَكَةَ سَهَا لَهُ وَلَا عَالَمُ اللَّهَا لِهُ وَلَا عَلَيْهَا لِهُ وَلَا اللَّهُ اللّ

# ملنے کے بیتے:







| Γ | صفحه        | عنوان                                        | صفحه | عنوان                                |
|---|-------------|----------------------------------------------|------|--------------------------------------|
| L | ٣٣          |                                              | ٣    | صحابة کی بزرگی                       |
|   | <b>(*</b> + | کیا صحابہؓ ہماری تعدیل وتو صیف کے محتاج ہیں؟ | ۵    | ابتدائيه                             |
|   | ۳۱          | غلطفهى كاإزاله                               | 4    | ضروري وضاحت                          |
|   | 44          | خلاصه                                        | ٨    | صحابه کون؟                           |
|   | ra          | بعض مغالطات کی نشاند ہی                      | 1+   | صحافي كى تعريف اوربعض ابلِ اصول      |
|   | ra          | پېلامغالطه                                   | 11   | صحابه کے طبقات                       |
|   | ~_          | دوسرامغالطه                                  | 11   | مقام صحابة                           |
|   | M           | تيسرامغالطه                                  | IC.  | متاخرين صحابة كامقام                 |
|   | M           | چوتھا مغالطہ                                 | 14   | صحابه كى لغزشيں اورجمہوراً مت كاموقف |
|   | ۵٠          | يانچوال مغالطه                               | IA   | بيلغزشيس كيول معاف بين؟              |
|   | ۵۱          | جھٹامغالطہ: جمہور کےمفہوم میں خلط            | 19   | لغرشیں بیان کیوں کی جاتی ہیں؟        |
|   | or          | ساتوال مغالطه                                | rı   | مثاجرات صحابة                        |
|   | ٥٣          | جمهوركي اجميت اورشذوذ كامنشا                 | 20   | ایک دِل چپ نکته                      |
|   | ۵۳          | دعاء                                         | ro   | الفئة الباغية                        |
|   | ۵۵          | شان صحابه                                    | 74   | "الباغية"كي تشريح                    |
|   | DY          | فرق مراتب                                    | 19   | مشاجرات صحابة أورجمهور أمت كاموقف    |
|   |             |                                              |      | •                                    |

لايزال طالب العلم عندى نبيلاً حتى يخوض فيماجرى بين الماضين، ويَقضى لبعضهم على بعض (قاله العلامة السبكي)



# صحابہؓ کی بزرگی

یعلمهم کاتشری ایسو کیهم کانیری وہ عادل ہیں تو ناطق ہیں کلام حق کی تحریل ملائک کو بھی ان القاب کی شامل ہیں تغیری اسی قرآن میں محفوظ ہیں سب اس کی تعیری صحابہ ہیں نبی کے نور کی پر نور تنویری محمد کی غلامی سے بدل جاتی ہیں تقدیری رسول پاک کے دستِ مبارک کی بیا تغیری کہمٹ کی میں آب مَن قضی نحبه کی تحریری کہمٹ کی تین شخیری اُب مَن قضی نحبه کی تحریری کی میں صفی میں اُب مَن قضی نحبه کی تحریری کی میں صفی میں اُب مَن قضی نحبه کی تحریری کی میں صفی میں اُب مَن قضی نحبه کی تحریری کی ہوتی تقریری صحابہ کا اہو شکیا اگر ذروں کا دِل چریں سول پاک کی پر کیف تقریری میں سول پاک کی پر کیف تقریری عبی میں سول پاک کی پر کیف تقریریں عبی میں سول پاک کی پر کیف تقریریں عبی شویریں کے سوا گو لاکھ تدبیریں عبی شعیریں کے سوا گو لاکھ تدبیریں عبی شویریں کے سوا گو لاکھ تدبیریں

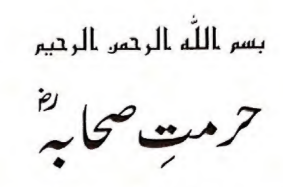
صحابہ میں رسول پاک کی صحبت کی تا ثیریں کلام اللہ کے مثل اعتبار ان کا مسلم ب ك رام ان كوكها الله في ، بسر ره كها أن كو نی کو بھا گئ خود اپنی جس کھیتی کی شادابی نی نور خدا ہیں گو نہیں اس نور کا عکرا جلال ان کا جمالِ یاک حق بن کر پکار اٹھا خود ان کی آ نکھ ٹیڑھی ہے جے ٹیڑھی نظرآ کیں صحابہ نے نبی پر اس طرح جانیں فدا کی ہیں لیے پھرتے تھے یوں حق کے لیے جانیں ہھیلی پر زمینِ قدس میں خونِ شہادت یوں سمویا ہے وہی ہے دین حق، ہم اور صحابہ جس پہ قائم ہیں فلاحِ دوجہاں ہے پیردی قوم صحابہؓ کی

صحابہ پر اگر شک ہے تو اپنے ہاتھ میں صوتی مازیں ہیں، دعائیں ہیں، اُذانیں ہیں، نہ تجبیریں

(طالب علم اُس وقت تک سعادت مندر ہتا ہے جب تک گذشتہ بزرگوں کے اِختلافات میں پڑکر، اُن کے درمیان حُکم اور فیصل بننے کی کوشش نہ کرے) [طبقات الثانعیة الکبری۲۷۸/۲]







### حقائق اور دلائل کی روشنی میں

### ابتدائيه

الحمدالله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيد المرسلين، محمد وآله وأصحابه أجمعين، وعلى من تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وبعد:

الله تعالیٰ نے اپنے حبیبِ پاک صلی الله علیہ وسلم کی صحبت وخدمت، اپنے دین کی نفرت وجمایت، اور فدمبِ إسلام کی إشاعت وشوکت کے لیے، صحابہ کرام رضوان الله علیہم اجمعین کی بوری جماعت کا مخصوصی اِنتخاب فر مایا تھا، اِسی لیے اِس قافلے کا ہر فر داپنی ذات میں ایک انجمن، اور اِس بزم کا ہر شریک اپنے آپ میں ایک چراغِ روشن تھا۔

حضرت ابن عباس فرماتے ہیں: ﴿ وسلام علی عبادہ الذین اصطفی ﴾ [سورة النمل: ٥٩] هم أصحاب محمد اصطفاهم الله لنبیه \_ (تفیرطبری، قرطبی، ابن کثیر) \_

کہ اللہ تعالی نے بیہ جو فر مایا ہے کہ سلامتی ہومیر مے منتخب بندوں پر ، تو اِس سے مراد صحابہ کرام ہیں ، جن کو اللہ تعالی نے اپنے نبی کے لیے منتخب فر مایا ہے۔



ایی طرح کا مضمون حضرت ابن مسعود، ابن عمر اور حسن بھری رضی اللہ عنہ اجمعین ہے بھی اِس آیت کی تفسیر سے الگ، مطلق طور پر منقول ہے [ جائ بیان اعلم ۱۹۳۸ اس صحابہ کی اِنہی خصوصیات اور انتیاز وانفرادیت کی بنا پر، اُمت نے ہمیشہ ان کے مقام ومرتبہ کا ہر طرح سے پاس ولحاظ کیا، اور بلا تفریق اور استثناء کے جماعت صحابہ کے ہر ہر فردسے محبت، اس کے اوب واحر ام اور عظمت و اِجلال کو این فکر وعقیدے میں شامل رکھا۔
مالل بیت اَطہار کی محبت وعقیدت کے پہلو بہ پہلو؛ حبِّ صحابہ، عظمتِ صحابہ اور انتاع صحابہ کا فکر وعقیدہ: قرنِ اول ہی سے '' اہل السنة والجماعة'' کا وہ تمغہ انتیاز ہے، جس انتاع صحابہ کا فکر وعقیدہ: قرنِ اول ہی سے '' اہل السنة والجماعة'' کا وہ تمغہ انتیاز ہے، جس کے ذریعے اُن کا دامنِ اعتدال : اِفراط و تفریط کی دونوں انتہا وَں سے بچتے ہوئے نکاتا ہے۔
مگر حالات وانقلابات کے تناظر میں اِس کمالی اعتدال کی خصوصیت کا بار بار استحضار، اور تکرار کرتے رہنا بھی ضروری ہے، اِسی لیے یہ سطور کھی گئی ہیں، اللہ تعالی قبول استحضار، اور تکرار کرتے رہنا بھی ضروری ہے، اِسی لیے یہ سطور کھی گئی ہیں، اللہ تعالی قبول فرما کر ہم سب کے لیے نافع ، شکوک وشہبات کے لیے رافع ، اور فتنوں کے لیے دافع بنا کیں، و باللّہ التو فیق، و ھو المستعان۔

آج کل بعض لوگوں کی طرف سے اِس نازک اور جساس موضوع کو جس طرح سے اِس نازک اور جساس موضوع کو جس طرح سے الجھانے کی کوشش کی جارہی ہے، نہ جائے ہوئے بھی اُس سے تعرض کرنا ہی پڑا ، کتاب کے آخری صفحات اسی تناظر میں ہیں۔

#### ضروری وضاحت:

یہ مضمون ابتداء "مقام صحابہ" کے عنوان سے لکھنے کے بعد، بعض اہلِ علم کی خدمت میں نظر ثانی اور اصلاح کے لیے پیش کیا گیا تھا، مگر اُن حضرات کی رائے موصول ہونے سے پہلے ہی، جامعہ اشاعت العلوم، اکل کوا کے ماہانہ ترجمان "شاہراہ علم" کے فوری نقاضے کی بناء پر وہاں إرسال کرنا پڑا، بعد میں جو آراء اور اصلاحات موصول ہوئیں اُن کی روشنی میں، اِس پر نظر ثانی کی گئی، اُب بید فی الجملہ آخری شکل ہے، مگرا یک بشری مل





میں اصلاح اور تبدیلی کے مواقع بہر حال ہاتی رہتے ہیں۔ اِس نظر ثانی میں جن حضرات کی آ راء، ملاحظات اور اصلاحات ہے بطور خاص اِستفادہ کیا گیا اُن میں دونام بہت اہم ہیں :

ا: - برادرِ معظم حضرت مفتى زين الاسلام صاحب قاسمى ، مفتى دار العلوم ، ديوبند ۲: - برادرِ محترم حضرت مفتى مجد القدوس خبيب روى صاحب مظاهرى ، مفتى شهر آگره ، فجز اهما الله عنى خير ما يجزي به المحسنين المخلصين .

بالخصوص حضرت مفتی خبیب صاحب زاد مجدہ نے بعض اہم اصلاحات کے ساتھ ساتھ ،موضوع سے متعلق بعض اہم مآ خذکی طرف بھی رہنمائی فرمائی۔

ان کے علاوہ بعض احباب اور دوستوں (مثلاً مولوی عبد الله عمیر مظاہری، مولوی عابد مهاراشری مظاہری) کے بھی مفید مشوروں اور قابلِ قدر محنتوں سے فائدہ اُٹھایا مولوی عابد مهاراشری مولوی محمد ایوب سہار نپوری سلمہ مخصص فی الحدیث، و معلم شعبهٔ اِفناء، اور عزیز م مولوی احمد محمد فیروز آبادی سلمہ، معلم شعبهٔ افناء (جامعہ مظاہر علوم) کا خاص تعاون شاملِ تحریر ہا۔

الله تعالی ان سب کومیری طرف سے، اور پوری اُمت کی طرف سے بہت بہت بہت جزائے خیرعطافر مائیں، اور ہم سب کو اِیمان وعقیدہ پراستقامت عطافر مائیں، اور فکروعمل ہر چیز میں مسلکِ جمہور پر ثبات قدمی سے نوازیں، آمین۔

وصلى الله تعالى على خير خلقه محمد وآله وأصحابه أجمعين، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

محرمعا دبيسعدى گور کھپورى شعبة تخصص فی الحدیث جامعه مظاہرعلوم، سہار نپور

۲۳ رربیج الاول ۴۳۰ اه ۲ردهمبر ۱۸ ۲۰ء



# صحابہ کون؟

لفظ ''صحابہ' :صحابی کی جمع ہے، جوصحبۃ ،اورمصاحبت سے مشتق ہے،لغت میں ہروہ شخص جوسفر یا حضر میں کے ساتھ ایک لمحہ بھی رہ لے ،تھوڑ ابھی وفت گذار لے، وہ اُس کا صاحب اور مصاحب ہوجاتا ہے،مشہور لغوی ابو العباس الفیومی الحموی [ت: مصاحب موجاتا ہے،مشہور لغوی الوالعباس الفیومی الحموی [ت: مصاحب موجاتا ہے،مشہور لغوی الحموی الحمو

صَحِبتُه أصحَبُه صُحبةً فأنا صاحِبٌ، والجمع صَحُبٌ وأصحاب وصحابة .....، والأصل في هذا الإطلاق لمن حصل له رؤية ومجالسة، ووراء ذلك شروط للأصوليين. (المصباح المنير للفيومي).

ر است اس کے اصل معنی تو ہیں مطلق رؤیت اور مجالست کے، مگر اصولیین نے اس پر مزید کچھ شرطوں کا اِضافہ کیا ہے )۔

اُصولِ فقہ کے مشہور إمام اور اپنے زمانہ کے رئیس الاشاعرہ قاضی ابو بکر باقلاقی ت:۳۰۰۳ھ]سے، حافظ خطیب بغدادیؓ ''الکفایۃ''صا۵ میں نقل کرتے ہیں:

لا خلاف بين أهل اللغة في أن القول "صحابي" مشتق من الصحبة، وأنه ليس بمشتق من قدر منها مخصوص، بل هو جارٍ على كل من صحب غيره؛ قليلاً أو كثيراً .....، يقال: صحبتُ فلاناً حولاً ودهراً وشهراً ويوماً وساعةً، فيوقع اسم المصاحبة بقليل ما يقع منها وكثيره، وذلك يوجب في حكم اللغة إجراء هذا على من صحب النبي صلى الله عليه وسلم ولو ساعةً من نهار، هذا هو الأصل في اشتقاق الاسم ..... إلخ.

(اہلِ لغت کے درمیان اِس میں کوئی اِختلاف نہیں ہے کہ لفظِ "صحالی":

''صحبة'' سے مشتق ہے، اس کی کمی خاص مقدار سے مقید نہیں، لہذا اِس کا اِطلاق ہراُس صحفی پر کیا جاسکتا ہے جو دوسرے کے ساتھ رہا ہو؛ کم یا زیادہ، کوئی شخص دوسرے کے ساتھ پوری زندگی رہے، یا ایک زمانہ، یا ایک سال، یا ایک ماہ، یا ایک دن، یا ایک ساتھ پوری زندگی رہے، یا ایک زمانہ، یا ایک ساتھ کے لیے بولا ساعت، وہ ''صحبت فلانا '' کہ سکتا ہے، لفظ مصاحبت مطلق ساتھ کے لیے بولا جاسکتا ہے، اور اِسی لغوی اشتقاق کی بنا پر ہراُس شخص کو صحابی کہا جائے گا جو آ ہے سلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ رہا ہو؛ خواہ دن کے پچھ جھے ہی میں، اِس لفظ کا لغوی مفہوم ہی ہے ۔۔۔۔۔ الخ)۔ وسلم کے ساتھ رہا ہو؛ خواہ دن کے پچھ جھے ہی میں، اِس لفظ کا لغوی مفہوم ہی ہے۔۔۔۔ اِمام نووی من شرح مسلم' کے مقدمہ (ص ۱۹) میں فرماتے ہیں:

..... ويُستدل به على ترجيح مذهب المحدثين، فإن هذا الإمام قد نقل عن أهل اللغة أن الاسم يتناول صحبة ساعة، وأكثر أهل الحديث قد نقلوا الاستعمال في الشرع والعرف على وفق اللغة، فوجب المصير.

قاضی ابوبکر با قلائی کے اِس کلام سے محدثین کے مذہب کی ترجیح پراستدلال کیا جاسکتا ہے، اِس لیے کہ وہ اہلِ لغت سے یہی نقل کررہے ہیں کہ مطلق صحبت کا إطلاق ایک ساعت کے ساتھ پر بھی ہوتا ہے، اور اکثر محدثین نے اپنی اصطلاح لغت کی روشن ہی میں مقرر کی ہے، لہذا اس کوقبول کرنا ضروری ہے)۔

اسی لغوی معنی کی رعایت کے ساتھ اِمام احدؓ، امام ابن المدینؓ وغیرہ اٹمہ محدثین نے صحابی کی بیتعریف کی ہے:

مَن صحب النبي صلى الله عليه وسلم سنةً، أو شهراً، أو يوماً، أو ساعةً، أو رآه، فهو من أصحابه. (الكفاية ص ٥١، وفتح المغيث ١٨٠٨).

(جوایک سال، یا ایک ماہ ، یا ایک دن ، یا ایک لمحہ بھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ رہا ہو ، یا صرف آپ کو دیکھے ہی لیا ہو ، وہ بھی صحافی ہے )۔

حافظ ابن الصلاح نے "مقدمة" ص٢٩٣ ميں ، حافظ ابن كثير في "احتصار



علوم الحدیث "ص۷۹مین، حافظ زین الدین العراقی نے''التقیید و الإیضاح " ص ۲۹۱مین، اِی کے قریب قریب تعریف ذکر کی ہے۔

اورامام بخاری نے اپن 'صحیح ''ار ۱۵۸ میں باب فیضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم کاباب قائم فرماکر، اس طرح تعریف فرمائی ہے: من صحب النبی صلی الله علیه وسلم، أو رآه من المسلمین، فهو من اصحابه (اسلام کی حالت میں جو بھی آپ صلی الله علیه وسلم کے ساتھ دہ لیا، یا آپ کود کھ لیا، وہ آپ کے صحابہ میں ہے ہے۔

وضاحت كساته درست قرارديا به كرا ديا به المسلم المسلم المسلم المستحابة "كمقدمه ملى المافظ الحاولي المسلم المواوي ا

صحابي كى تعريف اور بعض ابلِ اصول:

یہ جو پچھ تفصیلات عرض کی گئیں یہی جمہوراُمت کا مختار مسلک ہے، اسی کو ندکورہ بالا محدثین نے صواب اور معتبر قرار دیا ہے، حافظ ابن کثیر ، حافظ زرکشی ، حافظ سخاوی ، علامہ سیوطی وغیرہ نے اِس کے علاوہ دیگر حضرات کے بھی پانچ محتلف اقوال ذکر کیے ہیں، علامہ سیوطی وغیرہ نے اِس کے علاوہ دیگر حضرات کے بھی پانچ محتلف اقوال ذکر کیے ہیں، مگران میں سے بعض کو شاف ، بعض کو باطل اور بعض کو اہلِ بدعت کا قول قرار دیا ہے۔

اُن ہی شاف اقوال میں سے بعض فقہاء واُصولیین کا یہ قول بھی ہے کہ 'صحابی' ہونے کے لیے : ایک معتد بہمدت تک آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی صحبت میں رہنا ضروری ہے۔ اور اِس کے لیے وہ حضرات سیدنا حضرت انس سے کے اُس قول سے استدلال کرتے ہیں جس میں آپ سے ''اصحاب'' اور ''اعراب'' کا فرق منقول ہے، کہ کرتے ہیں جس میں آپ سے ''اصحاب'' اور ''اعراب'' کا فرق منقول ہے، کہ ''اصحاب'' تو وہ ہیں جو پچھ مدت تک آپ کے ساتھ رہے ، اور ان کے علاوہ وہ لوگ ''اصحاب'' تو وہ ہیں جو پچھ مدت تک آپ کے ساتھ رہے ، اور ان کے علاوہ وہ لوگ



''اَعراب''(یااہلِ وفود) ہیں جن کوصرف رؤیت اور مختصر ملاقات کا شرف حاصل ہوا۔ لغت سے اگر چہ اِس مفہوم کی بھی فی الجملہ تائید ہوتی ہے، مگر اِس کا جواب بیدیا گیاہے کہ:

ایک تو ہے مطلق شرف صحابیت، وہ تو ایمان کی حالت میں بس ایک نظر سے بھی حاصل ہوجا تا ہے، اور وہ اتنے ہی ہے تقوی وعدالت اور خلوص وللہیت کے اُس مقام بلند پر پہنے جاتا ہے کہ بعد میں آنے والے تمام لوگوں پراُس کا ادب واحتر ام لازم ہوجاتا ہے: سيدنا حضرت ابن عرفر ماتے ہيں: لا تَسُبوا أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم، فلَمُقام أحدهم ساعةً خيرٌ من عمل أحدكم عمرَه [سنن ابن اج: ١٦٢] ( اُصحابِ محمد صلى الله عليه وسلم كو برا بھلامت كہو، كيوں كهاُن كا ايك ساعت بھى آپ صلی الله علیه وسلم کے ساتھ رہنا ،تمہارے عمر بھر کے اعمال سے زیادہ خیر ہے )۔ صحابہ کی اِسی عدالت و دیانت کا اعتبار کرتے ہوئے اُن کی حدیث وروایت بھی علی الاطلاق معتبر مانی جاتی ہے، کیوں کہ حدیث کے قبول کیے جانے کے لیے راوی کے اندر "ضبط" (قوتِ حفظ) کے ساتھ ساتھ، بلکہ اُس سے بھی پہلے" عدالت" (اور ثقابت) کا ہونا شرط ہے،لہذاجس کی عدالت مشکوک ہوتی ہے محدثینِ کرام اُس کی روایت ہی نہیں قبول فر ماتے۔ امام مزی وغیره علماء نے صراحت کی ہے: إنسه لم يوجد قط رواية عمن لُمِز بالنفاق من الصحابة [البحر المحيط للزركشي ٣: ٠٠٠] (وَ فَيرهُ احادیث میں کوئی بھی روایت کسی ایسے خص سے ہیں ہے جونفاق ہے متہم کیا گیا ہو)۔ ادرایک ہے کسی صحابی کا بحیثیتِ صحابی رسول: بعد والوں کے لیے مقتدااور لائقِ انتاع ہونا،تو بیشرف یقیناً اُسی کوحاصل ہوگا جو پچھ نہ پچھ وقت رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی صحبت اور خدمت میں رہا ہو،اور آپ سے دین کوسیکھااور سمجھا ہو۔ حافظ سخاوي في المغيث ٢٨١/٨٠ مين إسى مضمون كوايخ قول: (لكن قد



يجاب بأنه أراد إثبات صحبة خاصة ليست لتلك الأعراب، وهو المطابق للمسألة، وكذا إنما نفى أبو زرعة ومن أشير إليهم صحبة خاصة ؛ دون العامة) بين إجمالاً بيان فرمايا -

''صحابیت'' کے نثرف کے لیے کسی خاص مدت تک کی صحبت ضروری نہیں، اِس کی سب بڑی دلیل وہ قصہ ہے جس میں ایک بدوی (دیہاتی) کو اُنصارِ مدینہ کی ججو کرنے کے اِلزام میں حضرت عمرؓ کے دربار میں حاضر کیا گیا،حضرت نے جرم ثابت ہوجانے پر، سے کہہ کرچھوڑ دیا:

لولا أن له صحبةً من رسول الله صلى الله عليه وسلم ما أدري ما نال فيها لكفيتموه، ولكن له صحبة.

(اگر اِس کوصحابیت کا وہ شرف حاصل نہ ہوتا جس کی برکت سے نہ معلوم یہ کس مقام پر پہنچ چکا ہے تو میں تمہاری طرف سے اِس کے لیے کافی ہوجا تا، مگریہ صحابی ہے، اِس لیے جانے دو)۔

فتوقف عمر عن معاتبته، فضلاً عن معاقبته، لكونه علم أنه لقي النبي صلى الله عليه وسلم. وفي ذلك: أبينُ شاهدٍ على أنهم كانوا يعتقدون أن شأن الصحبة لا يعدله شيء.

۔ (کہ حضرت عمرؓ نے سزاتو دور کی بات ہے، ڈانٹ ڈپٹ بھی نہیں فر مائی ،صرف اِس وجہ سے کہان کوآپ صلی اللہ علیہ وسلم سے لقاء حاصل تھا، اِس سے معلوم ہوا کہ صحابہ کے ذہن میں بھی یہ بات تھی کہ شرف صحبت اور صحابیت سے بڑھ کرکوئی چیز نہیں )۔

حافظ ابن حجرٌ فرماتے ہیں: کہ شرف صحبت خواہ کتنا بھی قلیل ہو، خلفائے راشدین اور دیگر صحابہ کے ہاں مطلق صحابہ کی تعظیم کامعمول ہمیشہ رہا، چنا نچہ حضرت ابو سعید خدر گا کے سامنے کسی نے حضرت امیر معاویہ پرکوئی تبصرہ کیا تو انھوں نے منع کرتے ہوئے ،مندرجہ بالاقصہ سنایا۔ اِنْح المغیث ۱۰۰/۳

ان تفصیلات سے بیہ بات اچھی طرح واضح ہوجاتی ہے کہ جس خوش نصیب کو





ایمان کی حالت میں رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی زیارت نصیب ہوجائے، وہ صحابی ہے، اُمت پراُس کا ادب واحترام لازم ہے، اِس کی تائید اِس روایت ہے بھی ہوتی ہے: "لاتَمَسُّ النارُ مسلماً رآنی "وترنی ۵۸۳۸، وقال: صن فریب .....]

#### صحابه کے طبقات:

اسی بنا پر علماء نے قرآن واحادیث میں وارد مختلف نصوص کی روشی میں، طولِ صحبت اور قلتِ صحبت اور قلتِ صحبت کے لحاظ ہے، اِسی طرح سَو ابق اور غزوات و مَشاہد میں شرکت کے اعتبار سے صحابہ کے طبقات بھی قائم فر مائے ہیں، جن میں: ایک طبقہ سابقینِ اولین کا ہے، ایک دارِارقم سے باہر آنے کے بعد اِسلام لانے والوں کا، ایک بیعتِ عُقبہ میں شریک انصار کا، پھر غرغز و کا بدر میں شرکت کرنے والوں کا، پھر بیعتِ رضوان میں شریک حضرات کا، جن میں سیدنا حضرت مغیرہ بن شعبہ ہمی ہیں، پھر فتح مکہ سے پہلے اِسلام لانے والوں کا، جن میں حضرت عمروبن العاص اور خالد بن الولیدرضی اللہ عنہما بھی ہیں۔

پھر فتح مکہ کے موقع پر اِسلام لاکر غزوہ حنین، یا غزوہ تبوک میں شرکت کرنے والوں کا، جن میں سیدنا حضرت ابوسفیان، اُن کے دو قابلِ فخر فرزند: یزید ومعاویہ، عم زادہ رسول ابوسفیان بن الحارث، صفوان بن امیہ، اور عکر مہ بن ابی جہل، رضی اللہ عنہم اجمعین، وغیرہم ہیں۔
اِن کے علاوہ پھر وہ حضرات ہیں جو بطور وفد کے آپ کی خدمت میں آئے،

اور دو جارمجلسوں میں شریک ہوکر، اکتسابِ فیض فر مایا، اور واپس چلے گئے، آخری طبقه اُن صحابہ کا ہے جو صرف ججة الوداع میں شریک ہوئے، اور آپ کی زیارت سے مشرف ہوئے۔[معرفة علوم الحدیث للحام، وفتح المغیث للسخاوی، وقدریب الراوی للسوطی وغیرہ]

مقام صحابة:

بلحاظِ فرقِ مراتب، مٰدکورہ بالا تمام طبقات کے صحابہ کے بارے میں: ہمارا اور تمام اہل حق کا اِجماعی عقیدہ بیہ ہے کہ زمین وآسان کی نگاہوں نے انبیاء کیہم السلام کے



بعدان سے زیادہ مقدس اور پاکیزہ انسان نہیں دیکھے، حق وصدافت کے اِس مقدس قافلے کا ہرفر دو اِتنابلند کر داراور نفسانیت سے اس قدر دورتھا کہ انسانیت کی تاریخ اس کی نظیر پیش کرنے سے عاجز ہے، اوراگر کسی سے بھی کوئی لغزش ہوئی بھی ہے تو اللہ تعالیٰ نے اسے معاف فرما کران کے جنتی ہونے کا اعلان فرما دیا ہے۔

الله تعالی نے صحابہ کرام کی اِس مقدس جماعت کے ایمان وعقیدہ، فکرومل، تقوی وطہارت، عدالت و دیانت اور صدق وامانت کی گواہی دیتے ہوئے صاف لفظوں میں اِرشاد فرمادیا ہے:

ہے،اور کفر فسق اورعصیان تمہیں نا گوار کر دیا ہے، یہی ہیں وہ لوگ جو ہدایت یا فتہ ہیں )۔

اُور اِرشادہ: ﴿ أُولْ عِنْ اللّٰهِ ال

متاخرين صحابة كامقام:

کہنے والے کہہ سکتے تھے کہ بیسب فضیلتیں اور خدائی وعدے صرف سابقین اولین اور مشاہیر صحابہ کے لیے ہیں، آخر آخر میں اسلام لانے والے اور مخضر مدت کا شرف صحبت حاصل کرنے والے ان فضائل کے مشخق اور ان وعدوں کے مخاطب نہیں ہیں، اللہ تعالی نے اہل تشکیک وتلبیس کے لیے اس کا کوئی موقع باقی نہیں رہنے دیا، اور نہایت وضاحت کے ساتھ ارشا دفر مایا:

﴿ لَا يَسْتَوِى مِنْكُمْ مَنُ أَنْفَقَ مِنُ قَبُلِ الْفَتْحِ وَقَاتَلَ أُولَئِكَ أَعُظُمُ



دَرَ جَدَّ مِنَ الَّذِیْنَ اَنْفَقُوا مِنُ بَعُدُ وَ قَاتَلُوا وَ کُلًا وَعَدَ اللَّهُ الْحُسُنَى ﴿ وَالوں اور جہاد (فَتِحَ مَلَمَ ہے پہلے اسلام لاکر اللہ کے راستے میں خرج کرنے والوں اور جہاد کرنے والوں کے برابر وہ لوگن بیں ہوسکتے جنہوں نے بیقر بانیاں فتح مکہ کے بعد پیش کی بین ، فتح مکہ سے پہلے کے لوگوں کا مرتبہ بہر حال بڑھا ہوا ہے، مگر اللہ نے ''حسٰیٰ''کا وعدہ دونوں ہی سے کررکھا ہے):

آسال نسبت به عرش آمد فرود لیک بس عالیت پیش فاک بود

(آسان اگرچوش کی بنست پست به مرش آمد فرود کیلے کے سامنے تو بہت بلند ہے)

پھر جن لوگول سے اللّٰہ نے '' کا وعدہ کرلیا ہے ، اُن کی مغفرت ، نجات اور
جنت یقینی ہے ، حتی کہ وہ سز ابھگننے کے لیے بھی جہنم میں نہیں جا کیں گے ، اِرشادِر بانی ہے:
﴿ إِنَّ اللّٰذِینُ سَبَقَتُ لَهُمْ مِنَّا الْحُسْنَى اُولَائِکَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴾ [الانساء: ۱۰]
﴿ إِنَّ اللّٰذِینُ سَبَقَتُ لَهُمْ مِنَّا الْحُسْنَى اُولَائِکَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴾

[الانساء: ۱۰]
دورر کھے جا کیں گے )۔

اسی طرح ایک موقع پراللہ تعالی نے غزوہ تبوک (غزوہ عرت) میں شرکت کرنے والوں کی مغفرت کی بھی بشارت دی ہے۔[الوبۃ: ١١١]

اور بیمعلوم ہے کہ غزوہ تبوک، فتح مکہ کے بعد، سنہ ہے ھیں پیش آیا تھا، جس میں تعلیم کھلا منافقین کے علاوہ، معدود سے چندصحابیہ بھی ایسے رہ گئے تھے جوشر یک جہادنہ ہوئے میں مام کھلا منافقین کے علاوہ، معدود سے چندصحابیہ بھی ایسے رہ گئے تھے جوشر یک جہادنہ ہوئے موں، باقی تمام صحابہ نے اُس تاریخی غزوہ میں شریک ہوکر جنت کی بشارت حاصل کی تھی۔

البحنة، وأنه لا ید خل أحد منهم النار، لأنهم المخاطبون بالآیة السابقة السابقة وقال: الصحابة كلهم من أهل البحنة قطعاً. [فتح المغیث میں نہیں جائے گا، اِس (تو ثابت ہوا كہ تمام صحابہ جنتی ہیں، كوئی بھی اُن میں سے جہنم میں نہیں جائے گا، اِس



کے کہ فدکورہ بالا آیات کے مخاطب وہی ہیں .....،اور فرماتے ہیں: تمام صحابہ کا جنتی ہونا قطعی ہے)۔ اس کیے کہ فدکورہ بالا آیات کے مخاطب وہی ہیں ۔..۔،اور فرماتے ہیں: تمام صحابہ کا جنسی النارُ مسلماً رآنی 'آنرمدی:۵۸۳۸ (جس نے اسلام کی حالت میں مجھے دیکھ لیا اُسے آگ نہیں چھوئے گی): جیسی اُحادیث بلحاظِ مضمون بالکل صحیح ہیں۔

## صحابه كى لغرشين اورجههوراً مت كاموقف:

''عصمت''یقیناً انبیائے کرام (یا ملائک)علیہم السلام کی خصوصیت ہے، ان کے علاوہ کوئی بھی فردِ بشرلغزش کے إمکانات ہے محفوظ نہیں، مگریہ خطا اور لغزش جس کی جناب میں صادر ہور ہی ہے جب وہی معاف کرنے کے لیے تیار ہے، اسی کی طرف سے رضا وخوشنودی کا پروانہ عطا ہور ہاہے تو ہمہ شاکون ہوتے ہیں اس پراعتر اض کرنے والے؟!۔

ا:-سیدنا حضرت حاطب بن ابی بلتعدرضی الله عند سے بظاہراتی برای غلطی سرز دو ہوئی کہ انہوں نے فتح مکہ کے موقع پر مسلمانوں کے جنگی راز کوافشاء کرنے کی کوشش کی جرم پکڑا گیا، اقبال بھی فر مالیا، سیدنا حضرت عمر رضی الله عند بے اختیار اٹھے اور گردن مارنے کی اجازت طلب کی، گررسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فر مایا کہ: '' یہ بدری صحابی ہیں، اوران کے بارے میں الله تعالی نے اعلان فر مادیا ہے: '' اعدم لو ا ما شئتم فقد غفر الله لکم '' [ بخاری: ۳۹۸۳، سلم: ۲۲۹۹ و اسلی بدر! جوچا ہوکرو، الله تعالی تمہارے سب گناہ معاف فر ماچکا ہے )۔

۲: -سیدنا حضرت ماعز الاسلمی اور ایک غامد بیر صحابیه رضی الله تعالی عنهما سے ازراہِ بشریت زنا کا گناہ سرز د ہوگیا تھا، خود ہی آ کر بارگاہِ نبوت میں باصرار، إقرار واعتراف فرمایا، اور نیتجناً سنگسار کر دیئے گئے، بعض صحابہ کی زبان سے ان کے بارے میں کوئی سخت جمله نکل گیا، رسول الله صلی الله علیہ وسلم کو بہتہ چلا، آپ نے تحق سے نکیر فرمائی، اور حضرت ماعز اسلمیؓ کے بارے میں إرشا دفر مایا:





''لقد تاب توبةً لو قُسمت بین أمة لوسعتهم ''[ابوداود۲۰۸۲]

اورغامدیه عابی کے بارے میں ارشاد موا: ''لقد تابت توبةً لو قُسمت بین سبعین من أهل المدینة لوسعتهم ''[ابوداود۲۰۹۲] که إن دونوں نے الی توبه کی ہے کہ اگریہ توبہ ایک پوری قوم اورنسل پرجی تقیم کی جائے توسب کے لیے کافی موجائے۔

اورایک روایت میں حضرت ماعرا سے متعلق یہ بھی إضافہ ہے کہ ''وہ اِس وقت منتہ وں میں غوطہ زن ہیں ' (سبحان اللہ!)۔

۳-عبدالله نام کے ایک صحابی ہیں، اُن کو اُن کی ظریفانہ اور پُر لطف عادات کی وجہ سے صحابہ آپس میں '' حمار'' کہا کرتے تھے، ان کو شراب کی عادت تھی، چھوٹ نہیں رہی تھی، بار بار بارگا و رسالت میں لائے جاتے، کوڑے لگتے، مگر وہ عادت نہیں گئی، ایک صحابی نے جذبات میں آ کر ان پرلعنت بھیج دی، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے سنا، فوراً ہی تنبیہ فرمائی اور اِرشا دفر مایا: '' جہاں تک میں جانتا ہوں یہ اللہ اور اس کے رسول سے محبت ہی کرتا ہے'' ( بخاری ۲۷۱۲ میں)۔

انسان سے خلطی کا ہوجانا، یہ کوئی مستجداً مراور قابلِ تعجب بات نہیں، دیکھنے کی اہم چیز یہ ہوتی ہے کہ خلطی کرنے والا انسان ہے کون؟ پھراً س نے اپنی غلطی کا تدارک کیسے کیا ہے؟ اس سے اس کا مرتبہ پہچانا جاتا ہے: ''کٹ کے مصلاؤون، و خیسر المنح الموابون '' (خطائوتم سب ہی سے ہوتی ہے، مگر بہترین خطا کا روہ ہیں جو توبہ بھی کر لیتے ہیں) [تر فدی: ۲۴۹۹، وابن ملجہ: ۲۵۱۱] ۔ پھرکس کی توبہ بیسی ہورہی ہے، اور اللہ تعالی کو کتنی پیند آرہی ہے؟ اِس کا تعلق دوسروں سے ہے ہی نہیں۔

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اجمعین کے ہاں بتقاضائے بشریت غلطیوں کے انہی امکانات کی بناء پر بعدوالوں کو تعلیم دی گئ ہے کہ اُن کے لیے اور اپنے لیے یہ دعا کیا کرو:
﴿ رَبَّنَا اغْفِرُ لَنَا وَ لِإِ حُو انِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بالإِيمانِ، وَلا تَجْعَلُ فِي قُلُو بِنَا غِلًّا لِلَّذِيْنَ آمَنُوا، رَبَّنَا إِنَّک رَؤُو فُ رَحِیُمٌ [الحشر: ١٠]



(اے ہمارے رب! مغفرت فر مادیجیے ہماری بھی اور ہمارے اُن بھائیوں کی بھی جو اِیمان کے ساتھ ہم سے پہلے گذر چکے ،اور نہ رکھیے کھوٹ ہمارے دلوں میں ایمان والوں کے لیے ،اے رب! آپ تو بڑے مہر بان اور رحم والے ہیں )۔

## بيلغزشين كيون معاف بين؟

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے اِس طرح کی لغزشوں کے صدور سے متعلق اہلِ حق کا فکر وعقیدہ کیا ہے؟ اس کی وضاحت ذیل کی تفصیلات سے ہوتی ہے:

ا: - صحابہ سے الی غلطیوں کے سرز دہوجانے کے باوجوداللہ ورسول کی اُن سے رضامندی اور خوشنودی کے مضمون کو حکیم الامت حضرت تھانویؓ نے (اپنے ایک وعظ ''فوائدالصحبۃ''ص۵امیں) بہت عام فہم انداز میں سمجھایا ہے، فرماتے ہیں:

''…..توصحابہ کرام کی محبت کا بیام کم محبت کا مقان اوراس محبت کا مقتفالیہ بھی ہے کہ صحابہ گل زلات (ولغزشات) بالکل معاف ہوں ، دیکھتے! اگر کسی جانثار خادم ہے بھی کوئی غلطی ہوجاتی ہے تو اس کی پرواہ بھی نہیں کیا کرتے ، ابھی حال میں ایک واقعہ ہوا کہ ایک صاحب کے بدن میں ایک گہراز خم ہوگیا تھا، ڈاکٹر نے دیکھ کرکہا کہ اس زخم میں اگر آدمی کا گوشت کے بدن میں ایک گہراز موجود تھا، کہنے لگا گوشت کے کر بھرا جائے تو یہ برابر ہوجائے ، ان صاحب کا ایک نوکر موجود تھا، کہنے لگا کہ میری ران میں سے جس قدر گوشت کی ضرورت ہولے لیاجائے۔

اب بتلایئے کہ اگر اس خادم ہے بھی کوئی سرسری لغزش ہوجائے تو کیا وہ آقا اس پرمؤاخذہ کرے گا؟ ہرگزنہیں! پس یہی وجہ ہے کہ صحابہ پر طعن کرنا جائز نہیں۔

صاحبو! جومشا جرات صحابہ رضی اللہ عنہم سے منقول ہیں اور جننی لغزشیں ہوئی ہیں، اگران سے دس حصہ زیادہ ہوتیں وہ بھی معاف تھیں، غضب کی بات ہے کہ آپ ایپ کو قدر دال سجھتے ہیں کہ وفادار، جاں نثار کی لغزش کو قابل معافی سجھتے ہیں، اور خدا تعالی اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کواتنا بھی قدر دال نہیں سمجھتے!!۔



اس ليبم بلاتاً مل كتي بيلك "الصحابة كلهم عدول" (صحابسبك سبعادل ہیں)،اور اس پراعمادر کھتے ہیں: "لاتمس النار من رآنی" (جس شخص نے اِیمان کی حالت میں مجھے دیکھااورایمان ہی پرمرگیا، تو اُسے جہنم کی آگ نہیں چھوئے گی )۔ اورا گرصحابہ کے بعض اُ قوال زلت (اورلغزش) ہیں تو ہم اُن کی نسبت کہیں گے: خون شهیدان زِ آب اولیٰ ترست این خطااز صدصواب اولیٰ ترست (شہیدوں کا خون پانی ہے اُولیٰ ترہے، پی خطااور غلطی ،سودر شکی ہے زیادہ بہترہے)''۔ ٢: -صحابهُ كرام رضي التُدعيبهم اجمعين كي زلات ولغزشات كي توجيه ميں بعض شرارِح حدیث نے ایک عجیب مضمون بیان فرمایا ہے، جس کا حاصل بیہے کہ: ''رسول الله صلى الله عليه وسلم كي ذاتِ مباركه كواليي شريعت كے ساتھ مبعوث فرمایا گیاتھاجس کو قیامت تک کے لیے جاری اور ساری ہوناتھا، تو جوا فعال واعمال شانِ نبوت کے لائق تھے اُن کے عملی نمونہ کا ظہور تو آپ کی ذات گرامی ہے ہوا،اور جن اعمال کا صدور شانِ نبوت کے منافی تھا اس کے عملی نمونہ کے لیے صحابہ کرام کی جماعت کا انتخاب کیا گیا''۔ جبیا کہ سیدنا حضرت عبداللہ بن مسعود کا ارشاد ہے: "اختارَهم الله لصحبةِ نبيه وإقامة دينه " والمع بيان العلم وفضَله لا بن عبرالبر: • ۱۸۱] (اِن کاانتخاب ہی ہواہے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی صحبت اور دین کے قیام کے لیے )۔ پھر إقامتِ دين كے ليے تكويني مصلحوں كے تحت أن ميں ہے جس ہے ايبي غلطيول اورخطا وَل كاصدوركرايا گيا اُس كويروانهُ مغفرت اور رضامندي عطا فر ما كر ، اُس کی اِس عظیم الشان قربانی کا بہترین صله دے دیا گیا۔

لغرشیں بیان کیوں کی جاتی ہیں؟

يہيں ہے اُن لوگوں کا اِعتراض بھی دفع ہوگیا جو بیہ کہتے ہیں کہ جب صحابہ کرام ؓ کی عزت وعظمت ایسی ہی مقدس چیز تھی تو پھر علماء اور برزرگوں نے اُن کی لغز شات اور



زلاّ ت کواپنے ہاں ذکر ہی کیوں کیا؟ اگر نہ ذکر کرتے تو ہم لوگوں کو پہتے ہی نہ چلتا ،اور وہ چیزیں وہیں کی وہیں ختم ہوجاتیں!!

سیری میراً بید بات سمجھ میں آگئی ہوگی کہ اِن لغزشوں کا صدورا گرچہ نظام تکوین کے تخت تھا، مگر آپ بید بات سمجھ میں آگئی ہوگی کہ اِن لغزشوں کا صدورا گرچہ نظام تکوین کے تخت تھا، مگر چوں کہ پھراُس سے تشریعی فوائد بھی متعلق ہو گئے تھے، اِس لیے آئندہ والوں کواس کاعلم ہونا یقیناً فائد سے خالی نہ رہا، مثلاً:

(۱) خدانخواسته اگرکسی مسلمان سے کوئی گناہ کیرہ سرزد ہوجائے تو اس کوکسی شرمندگی اوراحیاسِ ندامت ہونا چاہیے؟ (۲) حدود کیسے جاری کی جائیں؟ (۳) پھر غیبت اور بہتان کے کیا اُحکام ہیں؟ کیا مسائل ہیں؟ (۴) بالحضوص صحابہؓ پرسبّ وشتم اور تقید وتبحرہ کا کیا حکم ہے؟ یہ تمام تشریعی فائدے اِسی طرح کے واقعات سے حاصل ہوتے ہیں، جیسا کہ واقعہ اِ فک کے موقع پراللہ تعالی نے مسلمانوں کوسلّی دیتے ہوئے فرمایا تھا: ﴿لا تحسبوہ شراً لکم، بل ھو خیر لکم ﴾[النور:۱۱] (اِس حادثے کو مقر اُلکے میں تامیخو، بلکہ یہ تو تہمارے لیے باعث خیر ہے)۔

ہر بات مثبت پہلوہی سے نہیں ذکر کی جاتی ، بلکہ خیر کو اِس لیے ذکر کیا جاتا کہ لوگ اُس سے خود کو بچاسکیں ، لوگ اُس کو خود کو بچاسکیں ، لوگ اُس سے خود کو بچاسکیں ، حیا کہ اِم مسلم نے بھی اپنی '' محیح'' کے مقدمہ میں (۱۷۱۱) اِس کی طرف اشارہ فرمایا ہے۔

پھراللہ تعالی نے بھی تو دنیا میں خیروشر دونوں ہی کا سلسلہ چلایا ہے!! یہ بھی نظامِ تکوین کا حصہ ہے، اِسی کے ذریعے لوگوں کی آ زمائش ہوتی ہے، ورنہ اگر صرف خیر ہی خیر کا پہلور ہتا تو آ زمائش کیوں کر ہوتی ؟

خلاصه بیر که جس طرح صحابهٔ کرام نے اِ قامتِ دین اور نفرتِ اسلام کے لیے اپنی فیمتی جانوں ، اور گھر کے اسباب اورا ثاثوں تک کا نذرانه پیش کیا ، اِسی طرح راہِ خدا میں اپنی عزت وآبر و بھی قربان کردی ، د ضبی اللّٰه عنهم، و د ضوا عنه.



#### مشاجرات صحابةً:

اسی ہے ''مشاجراتِ صحابہ'' کا مسئلہ بھی حل ہوجا تا ہے ، کہ آپسی اختلاف اور تنازع کی کسی بھی شکل کا زمانۂ نبوت میں تضور بھی نہیں کیا جاسکتا تھا، اس لیے کہ آپ ہے اختلاف کرنے والا تو کا فر ہوجا تا، اور اُلجھے ہوئے آپسی تنازعات کے مسئلے کے لیے اُمت کوایک عملی نمونہ کی ضرورت بہر حال تھی ، لہٰذا اُس کا ظہوراس وقت ہوا جب إسلام کی ساری بنیادیں مضبوط اور مشحکم ہو چکی تھیں ، چنانچہ مشاجراتِ صحابہ کے إن واقعات سے ساری بنیادیں مضبوط اور مشحکم ہو چکی تھیں ، چنانچہ مشاجراتِ صحابہ کے إن واقعات سے بھی اُمت کو بیا ہم شرعی تعلیمات حاصل ہوئیں کہ:

i: حفاظتِ حق کے لیے آپس میں تلوار بھی چلانی پڑے تو وہ بھی مطلوب ہے، جیسا کہ سیدنا حضرت علی کرم اللہ وجہد، اوراً صحابِ جمل اوراً صحابِ صفین رضی اللہ عنہم نے یہ اِقدام فرمایا، کہ ہرفریق خودکوحق پر، اور دوسرے کوخلاف حق پر سمجھتے ہوئے، اُس کے خلاف قال کو جائز، بلکہ ضروری سمجھ رہاتھا۔

اس سے آس طبقے کی غلط نہی کا إزالہ ہوجا تا ہے جو''اُمت کے اتحاد''کے خوش نماعنوان سے حق وباطل میں خلط کرنا جا ہتا ہے، اور اہلِ حق کو بیطعنہ دیتا ہے کہ بیلوگ اُمت میں استحاد پیدا کرنے کے لیے ہم سے إتفاق کے لیے تیار نہیں ہوتے ، صحابہ کرام نے اپنی بے مثال عزیمت واستقامت کے ذریعے اُمت کو بیر پیغام دیا ہے کہ مجھوتہ''حق کا اظمینان''کرکے کیا جا تا ہے، مطلق اِتحاد مطلوب نہیں۔

اور بہیں سے اُن حضرات کی غلط فہمی بھی دور ہوجاتی ہے جو ہر موقع کے لیے نرمی، خوش اُخلاقی اور تخل و برداشت کی تعلیم دیتے ہیں، حالاں کی بیسب اُمور''دعوتی اُسلوب'' کے تحت آتے ہیں،' حفاظتی اُصول'' کے تحت نہیں۔

ب: ایسے اُلجھے ہوئے معاملات میں جب تک کسی ایک جانب میں حق اچھی طرح واضح نہ ہوجائے ، اُس وقت تک کسی حلقے یاشخصیت کا فریق نہیں بننا چاہیے، جیسا کہ مشاجرات





کے اِس مسئلے میں صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اجمعین کی ایک بڑی جماعت نے یہی طرزِ عمل اِختیار فرمایا، اور جب حق واضح ہوجائے تو بقد رِاستطاعت اہلِ حق کا ساتھ دینا چاہیے، جیسا کہ دیگر صحابہ نے کیا، کہ بعض نے حصابہ نے کیا، کہ بعض نے حصابہ نے کیا، کہ بعض نے حصابہ نے کیا، کہ بعض نے جہلے حصرت عائشہ کو میں معاویہ گوت پر سمجھ کرآپ کا ساتھ دیا۔

ج: آپسی اختلافات کا دائرہ آپس ہی میں محدود رہنا چاہیے، اس کی وجہ سے دشمنوں کوکسی طرح کا موقع نہیں ملنا چاہیے، جیسا کہ جب عین جنگ کے شباب کے وفت قیصر روم (عیسائی بادشاہ) نے اسلامی سرحدوں پرلشکرکشی کا ارادہ کیا ،سیدنا حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کوا طلاع ملی تو حضرت نے فوراً ہی اُسے مخاطب کرتے ہوئے وہ ایمان افروز خط لکھا جو آج بھی اِسلام کی زریں تاریخ کا سنہرایا بے، خط کا مضمون یہ ہے:

" مجھے معلوم ہوا ہے کہتم إسلامی سرحد برلشکرکشی کرنا چاہتے ہو، یا در کھو! اگر تم نے ایسا کیا تو میں اپنے ساتھی (حضرت علیؓ) سے سلح کرلوں گا، اور تمہیں تمہارے علاقے سے بھی نکال باہر کروں گا، اور روئے زمین کواُس کی وسعتوں کے باوجود تم پر تنگ کردوں گا"[البدایة و النهایة ۱۳/۸]۔

د: فروعی مسائل اور سیاسی انتظامات میں پیش آنے والے إجتها دی اختلافات کا تھم الگ ہوتا ہے، کفر، بدعت کا تھم الگ ہوتا ہے، اور مسلمہ اُصول وعقا کدسے اِنحراف کا تھم الگ ہوتا ہے، کفر، بدعت اور صلالت وغیرہ کی اصطلاحات اُصولی انحرافات کرنے والوں کے لیے استعمال کی جاتی ہیں، فروعی، سیاسی اور انتظامی مسائل میں اِختلاف کرنے والوں کے لیے ہیں۔

یمی وجہ ہے کہ ایک موقع پرسیدنا حضرت علیؓ نے اُصحابِ جمل کے بارے میں فرمایا کہ ہم اور وہ اُن لوگوں میں سے ہیں جن کے بارے میں مجھے امید ہے کہ اللہ تعالیٰ آخرت میں ہمارے ہی بارے میں ارشاد فرمائیں گے:

﴿ و نَن عَنا مَا في صُدُورِهِم مِن غِلِّ إنحُواناً علَى سُرُرٍ مُتَقلِّلِيُن ﴾





[الحجر: ٢٨ ، تفسیرابن کثیر] (اور ہم نے ان کے دِلول کے کھوٹ دورکر دیئے ، اُب وہ بھائی بن کرایک دوسرے کے سامنے مسہریوں پر بیٹھے ہیں )۔

اہلِ صفین کے بارے میں فرمایا: ' زعموا أنا بغینا علیهم، وزعمنا أنهم بغوا علیها ' [ تاریخ دمشق السمار (وہ یہ بچھر ہے ہیں کہ زیادتی ہماری طرف ہے ہیں کہ زیادتی ہماری طرف ہے ،ہم یہ بچھر ہے ہیں کہ زیادتی اُن کی طرف ہے ہے )۔

ایک اورروایت میں ہے کہ آپ سے دریافت کیا گیا: ما تسقول فی قتلانا وقتلاهم ؟ فقال: من قتل منا و منهم یرید و جه الله و الدار الآخرة دخل الجنة اسن سعیرین منصور ۱۳۹۷ (آج کی جنگ میں ہمارے اوراُن کے مقتولین کا کیا ہوگا ؟ فرمایا: دونوں جماعتوں میں سے جواخلاص کے ساتھ ، آخرت کے لیے لڑا ہوگا اور شہید ہوا ہوگا جنتی ہوگا)۔

اس کے برخلاف آپ نے''خوارج'' سے جنگ کی بنیاد: اُن متواتر احادیث اور نیصلی اللہ علیہ وسلم کی مشہور پیشین گوئیوں کوقر ار دیا تھا جن میں ایک ایسے فرقے کے وجود میں آنے کی خبر دی گئی تھی جودین سے اس طرح نکل جائے گا جس طرح تیر شکار کے پارنکل جاتا ہے۔

ھ: حضرت امیر معاویة کی جماعت اور فرقهٔ خوارج کے مابین یہی وہ فرق بھی ہے جس کی بنا پراُمت نے اول کے اختلاف کو اِجتہادی اختلاف، اور 'مشاجرہ' سے تعبیر کیا ہے، اور ثانی کے اختلاف کو خروج ، بغاوت اور شقاق وغیرہ الفاظ سے یاد کیا ہے، حضرت امیر "کے لشکر کو' جماعت' کہا جاتا ہے، اور خوارج کے شکر کو' فرقہ' کہا جاتا ہے۔

یکی مطلب بھی ہے آ بت پاک: ﴿إِن اللّذِین فَرَّقُوا دِینَهم و کانوا شِیعاً ﴾ [الأنعام: ۱۵۹] ..... کا، کہ تفریق بین المسلمین اور فرقہ بندی کا اِلزام اُن لوگوں پر عائد ہوگا جوفکر وعقیدے میں جمہور کی متوارث راہ سے اِنحراف کریں گے، ورنہ متوارث طریق پر جے رہنا تو اِستقامت کہلاتا ہے، اِختلاف نہیں۔

و: حضرت امير معاوية اور أن كے طائفے كو جماعتِ مسلمين ميں داخل ماننا، اور خوارج كواہلِ باطل ميں سے شاركرنا: إس فرق كے ليے جمہور كے سامنے دومشہور حديثيں بھى ہيں:



(۱) پہلی حدیث: تسمر ق مبارقة عند فُرقة من المسلمین تقتلهم أولسی السطبائیفتین بالدحق [مسلم ار۳۴۳، و بخاری۱۰۲۴/۱] (مسلمانوں کے باہمی اختلاف کے وقت ایک فرقہ امت سے نکل جائے گا اور اُس کو امت کی وہ جماعت قتل کرے گی جوت کے زیاہ قریب ہوگی)۔

اِس میں اہلِ حق کی دونوں جماعتوں پر''طا کفہ'' کا اِطلاق کیا گیاہے، جب کہ خوارج کے لیے''مارقۃ '' کالفظ اِستعال ہواہے، مارقہ: اُس تیرکو کہتے ہیں جوشکار میں پیوست ہوکر دوسری جانب پار ہوجائے۔

معلوم ہوا کہ خوارج کا فرقہ: اُمت کے عام جادَّ ہ اور شاہ راہ سے ہٹا ہوا تھا،اور صحابہ کا اِختلاف آپسی اختلاف تھا۔

" (۲) دوسری حدیث میں ہے: 'إن ابنی هذا يُصلِح الله به بين طائفتين عظيمتين من المسلمين 'آبخاری ارسے آلا حضرت حسن کے بارے میں آپ صلی اللہ عليه وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالی میرے اس بیٹے کے ذریعے مسلمانوں کی دو بروی جماعتوں کے درمیان صلح کرائیں گے )۔

معلوم ہوا کہ حضرت علیؓ اور حضرت معاویےؓ دونوں اہلِ حق میں سے ہی ہیں ، اور دونوں کی جماعتیں مسلمانوں ہی کا طا کفہ ہیں۔

بخاری [۳۲۰۹] ومسلم [۵۵] کی ایک اور حدیث میں ہے کہ قیامت اُس وقت تک قائم نہ ہوگی جب تک مسلمانوں کی دوالی عظیم جماعتوں کے درمیان آپس میں سخت قال پیش نہ آ جائے، جن دونوں کا دعوی ایک ہی ہوگا: "لا تبقوم الساعة حتی یقت تل فئتان، فیکون بینهما مقتلة عظیمة، دعواهما واحدة".

## ايك دِل چسپ نكته:

77

صحابہ کرامؓ کے اِس آ پسی اِختلاف کومشاجرہ کیوں کہتے ہیں؟ اِس کے بارے میں علماء نے لکھا ہے کہ''مشاجرہ'' شجر سے ماخو ذہے، جس طرح درخت کی شاخوں میں تشعُب (شاخ درشاخ کاسلسله) ہوتا ہے، کہ ان کی سب کی اصل اور جڑا یک ہوتی ہے،
اور اوپر جاکر وہ سب الگ الگ ہوجاتی ہیں، اور بیہ چیز درخت کے لیے باعث حسن اور
وجر کشش ہوتی ہے، نہ کہ سبب بدنمائی۔ اِسی طرح صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین
وجر کشش ہوتی ہے، نہ کہ سبب بدنمائی۔ اِسی طرح صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین
کے سیاسی اختلافات بھی شجرہ نبوت سے پھوٹے والی زریں شاخوں کی طرح ''رحمت'
قرار دیئے گئے ہیں: ﴿أصلها ثابت و فرعها فی السماء ﴾ واز مقامِ کا بین الفئة الماغمة:

الفئة الماغمة:

یہاں ایک مشہور حدیث کی وضاحت بھی ضروری ہے جو بخاری ومسلم وغیرہ میں آپ صلی اللّٰدعلیہ وسلم سے متعدد سندول سے مروی ہے کہ آپ نے سیدنا حضرت عمار بن یاسر رضی اللّٰدعنہ کے بارے میں إرشادفر مایا کہ انہیں''الفئۃ الباغیۃ'،قتل کرے گی ،بعض طرق میں یہ اِضافہ بھی ہے کہ'' بیتوانہیں جنت کی طرف بلارہے ہوں گےاوروہ انہیں جہنم کی طرف'۔ اس حدیث میں واضح اورصاف لفظوں میں اُس جماعت کو'' باغی جماعت'' کہا گیاہے جس کے ہاتھوں حضرت عمار رضی اللہ عنہ کی شہادت پیش آئے گی ، اِسی حدیث کی بنیاد پرجمہوراہل السنۃ والجماعۃ نے مشاجرات ِصحابہ میں سیدنا حضرت علی رضی اللّٰدعنہ کے موقف کوراج قرار دیاہے،اور حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے اِجتہا دکو خطا پرمحمول کیا ہے۔ ( یہاں بیواضح رہے کہ حضرت کے اِس اجتہاداور اِس خطاکی بحث، آپ کے اندر اجتهادی شان سلیم کرنے کے بعد ہی پیدا ہوتی ہے، جیسا کہ 'قصیح بخاری' [4240] میں آپ کے تفقہ اور اجتہاد کے بارے میں،حضرت ابن عباس کا اعتراف بھی موجود ہے، ورنہ ہر حمس وناکس کے اِس طرح کے اختلاف کو''اجتہاد'' پرنہیں محمول کیا جاتا، بلکہ ایسوں کے إختلاف بلكه إنحراف كامبنى عموماً كم علمى، بدنهمى اورخود بسندى وغيره بيارياں موتى ہيں )\_ بہرحال! چوں کہ اہلِ حق کے ہاں دیگرا حادیث کی بناء پریہ بات طےشدہ ہے کہ مجتمد خاطی معذور ہوتا ہے، بلکہ ایک اجر کے ذریعے ما جور (مستحقِ اجر) بھی ہوتا ہے،



إس ليے جب وہ طلبِ حق كى سعى ، حسنِ نيت اور جذبہ ُ صالح كى بناء پر مورِداً جروثواب تھمرر ہاہے ، تو اُس پرسب وشتم اور تنقيد وتبصرہ كے كيامعنی ؟ [متفاداز: شرح النودى وفتح البارى] "الباغية"كى تشريح:

جہاں تک بات لفظِ''الباغیۃ'' کی تشریح کی ہے تو اُس کے سلسلے میں چندنکات قابلِ توجہ ہیں:

ا:- یہاں لفظِ'' باغیہ'' طاعتِ امام سے عدول اور شقاق ونفاق کے معنی میں نہیں ہے، بلکہ بیوہ وہ'' بغاوت' ہے جس کا تذکرہ قرآنِ کریم کی اِس آیت میں ہے:

﴿ وَإِنْ طَآئِفَتَانِ مِنَ اللهُ وَمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَاصَٰلِحُوا بَيْنَهُمَا، فَإِنْ بَغَتُ احْدَاهُمَا عَلَى الله ﴿ وَإِنْ طَآئِفُهُ اللَّهِ ﴾ [الحجرات: ٩]

(اگراہلِ اِیمان کی دوجهاعتیں آپس میں لڑ پڑیں توثم کوگ دونوں کے درمیان صلح کر ادو، پھراگرکوئی ایک جماعت دوسری پر-شرعی لحاظ ہے-زیادتی کر ہے واس سے لڑوجوزیادتی کر رہی ہے، یہاں تک کہوہ اللہ کے حکم کوشلیم کرلے)۔

یہ آیت انصار کے ایک آپسی مناقشے کے پس منظر میں نازل ہوئی تھی ، امامِ زمانہ سے بعناوت کے تناظر میں نہیں ،معلوم ہوا کہ لفظِ" بعناوت ' مجھی آپسی تنازعات میں ناحق پر اِصرار کرنے والی جماعت کے لیے بھی اِستعال کرلیا جاتا ہے۔

1:- پھرسیدنا حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے سامنے بھی مذکورہ بالا حدیث پیش کی گئی تھی ،اور غالبًا حضرت کو اِس کاعلم پہلے ہی سے تھا بھی ،مگر آپ کے ذہن میں اِس کا مصداق وہ جماعت تھی جس نے ایک متفقہ امیر المؤمنین (سیدنا حضرت عثمانؓ) کے خلاف کھلم کھلا بغاوت کر کے ،اُن کو شہید کیا تھا،اور پھر (بہودوروافض پر مشمل) اہلِ فتنہ کا بہی سازشی گروہ ، یکے بعد دیگر ہے جنگ جمل اور جنگ صفین کا سبب بنا تھا، تو حضرت امیر " ہیں جھ سازشی گروہ ، یکے بعد دیگر ہے جنگ جمل اور جنگ صفین کا سبب بنا تھا، تو حضرت امیر " ہیں جھ سے کہ اُصل ' باغی گروپ' تو وہ ہے جو اِن حالات کاراست طور پر ذمہ دار ہے۔





اِی لیے جب آپ کے سامنے بیہ حدیث پیش کی گئی تو آپ نے اپنے علم اور گمان ہی کی بنیاد پر بیہ بات فر مائی تھی کہ عمار کو ہم نے کہاں قتل کیا ہے؟ اُن کو تو ان لوگوں نے قتل کیا ہے جواُن کو یہاں لے کر آئے ہیں۔[منداحد:۲۴۹۹]

البتہ بعد میں جمہور علماء نے حضرت کے اِس اجتہاد کو دیگر دلائل کی روشنی میں مرجوح سمجھا، اور سیدنا حضرت علی کے موقف کو رائج قرار دیا، جیسا کہ اِسی کی تائید مسلم شریف کی حدیث (ارسیس): ''أولسی السطائفتین بالحق '' (حق کے زیادہ قریب) کے الفاظ سے بھی ہوتی ہے، کہ حضرت علی کی جماعت کوحق کے زیادہ قریب قرار دیا جارہا ہے۔ مورد وسری جماعت کوبھی باطل نہیں کہا جارہا ہے۔

":-اورجهال تك بات حديث ك بعض طرق مين موجود إس زيادتى كى ہے:
"يدعوهم إلى الجنة، ويدعونه إلى النار "[بخارى: ١٣٨]، تواس كے بارے مين دوباتين قابلِ توجه بين:

(۱) مولانا محمد نافع مدنی صاحب کی تحقیق کے مطابق بیزیادتی ایک دوسری طدیث سے بہال خلط اور مدر جہوگئ ہے، درا صل بہال دوحد یثیں الگ الگ ہیں:

ا: مکہ مرمہ میں کفارِ مکہ کے ظلم وستم کے زمانے میں کسی موقع پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت عمار "پر رحم کھاتے ہوئے اُن کی حمایت میں فرمایا تھا: "ما لھم و لعمار ؟! یدعوهم إلى الحنة، ویدعونه إلى النار، و ذاک دأب الأشقیاء الفجار" وضائل الصحابة لأحمد: ۱۵۹۸]۔

۲: مدینه منوره میں مسجد نبوی کی تغییر کے وقت، یا غزوہ احزاب کے موقع پر خندق کھودتے ہوئے ،سیدنا عمار بن یا سر دوووا بنٹیں ایک ساتھ ڈھور ہے تھے، اُس وقت آپ نے فرمایا تھا:''ویح عمار ، تقتله الفئة الباغیة''[مسلم:۲۹۱۵]۔
توراوی حدیث حضرت عکر مہ سے اِن دونوں حدیثوں میں خلط ہوگیا، اور

اُنھوں نے دونوں کوایک ساتھ ملاکر بیان کردیا، اِس دعوی کی تائید اِس ہے بھی ہوتی ہے کہ' تہقتہ لک المفئة الباغیة ''والامضمون تمیں کے قریب صحابہؓ سے مروی ہے، مگر کسی بھی صحابی کی روایت میں بیزیادتی نہیں پائی جاتی ، بظاہر اِس لیے اِمام مسلمؓ نے بھی اِس کی تخ تابج نہیں فرمائی۔

(۲) اور اگر بعینہ بیہ حدیث ثابت مان بھی لی جائے تو اس کے بارے میں شارحِ بخاری حافظ ابن ججر قرماتے ہیں:

المراد بالدعاء إلى الجنة: الدعاء إلى سببها، وهو طاعة الإمام، وكذلك كان عمار يدعوهم إلى طاعة علي، وهو الإمام الواجب الطاعة إذ ذاك، وكانوا هم يدعون إلى خلافِ ذلك، لكنهم معذورون للتأويل الذي ظهر لهم .....، وكانوا ظانين أنهم يدعون إلى الجنة، وهم مجتهدون، فلا لوم عليهم في اتباع ظنونهم [ ١ / ٣٥٢].

(کہ یہاں''جنت کی طرف دعوت' دینے سے مراد: اُس کے سبب، یعنی طاعتِ امام کی طرف بلانا ہے، جبیا کہ حضرت عمارؓ اُن کو حضرت علیؓ کی طاعت کی طرف بلارہے تھے، جو اُس وقت اصل خلیفہ کر حق اور إمام واجب الطاعة تھے، جب کہ دوسری جانب کے حضرات اس کے خلاف کے داعی تھے، کیکن تاویل اوراجتہا دکی بناء پروہ بھی معذور جنس کیوں کہ اپنے اجتہا دسے وہ بھی یہی سمجھ رہے تھے کہ ہم ہی اِن کو جنت کی طرف بلارہے ہیں، لہذا اِس طن واجتہا دکی وجہ سے اُن پرکوئی طعن وشنیع نہیں کی جائے گی)۔

ہ: - کسی بھی لفظ کا ترجمہ کرتے ہوئے، اور مراد ومفہوم متعین کرتے ہوئے یہ پہلوبھی ملحوظ رہنا چاہیے کہ وہ کس کے بارے میں کہا گیا ہے؟ اور کس نے کہا ہے؟ اللہ تعالی نے بعضے انبیائے کرام علیہم السلام کے بارے میں 'عصبی' اور 'غوی' کے اَلفاظ کا اِطلاق کیا ہے، کہیں 'ضالاً گافظ آیا ہے، تمام مفسرین ومتر جمین ایسے مواقع پر کا اِطلاق کیا ہے، کہیں 'ضالاً گافظ آیا ہے، تمام مفسرین ومتر جمین ایسے مواقع پر

عصمتِ انبیاء کے لحاظ کے ساتھ ہی اس کی تفسیر وتر جمانی کرتے ہیں۔

اسی طرح اگر حضرات صحابہ کرامؓ کے بارے میں بھی کوئی ایسا سخت لفظ واردہوتو اُس کی ترجمانی ان کے شایانِ شان کی جائے گی ، مثلاً حضرت عمار جس طائفے کے ہاتھوں شہید ہوئے اُس میں بقول حافظ ابن حجرؓ: صحابہ کی ایک جماعت شامل تھی۔

اُنہی میں فاتحِ مصر حضرت عمر و بن العاص جیسے جلیل القدر صحابی بھی تھے، جو فتحِ مکہ سے پہلے اِسلام لا چکے تھے، لہذا ﴿ و کلا ً و عد اللّٰه الحسنى ﴾ میں مذکوراول درجہ کے اِنعام کے ستحقین میں سے ہیں، پھر تر مذی (۳۸۴۳) وغیرہ میں ان کی منقبت میں بعض اُحادیث بھی وار دہوئی ہیں۔

اُن ہی میں حضرت امیر معاویہ جیسے صحابی بھی ہیں ، جو کا تبین وہی میں ہے ہیں ، جو اِسلام کے اولین بحری بیڑے کے قافلہ سالار بن کر ، خاص بشارت نبوی کے مستحق تھہر چکے تھے ، جنھوں نے آئندہ قیصر روم کے پایئر تخت شہر قسطنطنیہ پر حملے کے لیے پہلا اِسلامی لشکر تشکیل دے کر ، ایک اور بشارت نبوی کا اِستحقاق بھی حاصل کیا۔ تو اگر خدانخواستہ از راہِ بشریت کچھ خطائیں تھیں بھی توسب کی سب معاف ہوکر ، معاملہ صاف ہوگیا۔

## مشاجرات صحابة أورجه ورأمت كاموقف:

ا:-سیدنا حضرت علیؓ نے ایک شخص کو سنا کہ اہل جمل یا اہل صفین کے متعلق نامناسب کلام کرر ہا ہے تو فر مایا:



متعلق آپ سے پھوریافت کیا گیا، آپ نے فرمایا: تسلک دمیاء طهر اللّه منها سیوفنا، فلا نخصب لها السنتنا. [معجم النبوخ للذهبی ۱۸۱/۲، وفنح المغیث للسخادی ۱۰۱/۳]

(جب اللّد نے ہماری تلواروں کو اُن کے خون کی ذمہ داری سے محفوظ رکھا، تو ہم اپنی زبان کواس سے کیوں آلودہ کریں؟)۔

يعملون، إالبقرة: ١٣٣]

وہ ایک جماعت تھی جو گذرگئی، اُس نے جو کچھ کیا اُس کا معاملہ ہے،تم کو وہ کے گھا اُس کا معاملہ ہے،تم کو وہ ملے گا جوتم کررہے ہو،اُن کے بارے میںتم سے کچھ نہ پوچھا جائے گا)۔

عدا مرسم الموزر عدرازی کے سامنے کسی نے کہا کہ میں حضرت معاویا ہے بغض رکھتا ہوں، دریافت فرمایا: کیوں؟ کہنے لگا: اِس لیے کہا تھوں نے حضرت علی ہے جنگ کی تھی۔فرمایا: ہوں، دریافت فرمایا: کیوں؟ کہنے لگا: اِس لیے کہاتھوں نے حضرت علی ہے جنگ کی تھی۔فرمایا: ویدحک! إِنَّ رَبِ معاویة رَبُّ رَحِیم، وَ خَصْم معاویة تُحصمٌ کریمٌ،

فأيش دخولك أنت بينهما؟ رضي الله عنهما \_ [البراية والنهاية البراية والنهاية الرحم]

(تیراناس ہو!معاویہ کارب ایک رحیم آقاہے، اُن کا فریق ایک شریف فریق ہے، اُن کا فریق ایک شریف فریق ہے، تو ایسے معاملے میں تیرے جیسول کا کیا کام؟ - چل یہاں سے، ہم تو یہ دعا کرتے ہیں کہ - اللّٰداُن دونوں سے راضی ہو)۔

۲:- اسی لیے اہل السنة والجماعة کے عقائد کی اہم کتابوں میں بیعقیدہ بھی بطور خاص بیان کیا جاتا ہے:

نترحم عليهم، ونذكر فضلهم، ونكف عن زللهم، ولا نذكر أحداً منهم إلا بالخير. [الفقه الأكبر ص ٢٣، العقيدة الطحاوية ص ٨، طبقات الحنابلة ٢١/٢].



(ہم تمام صحابہ کے لیے دعائے رحمت کرتے ہیں، ان کے فضائل ومناقب بیان کرتے ہیں، ان کی زلات ولغزشات سے صرف ِنظراور کفِ لسان کرتے ہیں، اور ان میں سے کسی کا بھی تذکرہ خیر کے بغیرنہیں کرتے )۔

٢: -علامة تقتاز الى قرمات إن يجب تعظيم الصحابة، والكف عن مطاعنهم، وحمل ما يوجب بظاهره الطعن فيهم على محامل والتأويلات.

[مقدمة الإصابة ٢٥/١]

(صحابہ کی تعظیم کرنا، اُن پرطعن سے احتر از کرنا، اور اُن کی لغزشوں کی تاویل کرنا، یامناسبمجمل پرمحمول کرنا: واجب ہے )۔

۱۵- حافظ ابن حجر "فتح البارى" (كتاب الفتن، باب إذا التقى المسلمان بسيفيهما) كتحت فرمات بين:

اتفق أهل السنة على وجوب منع الطعن على أحد من الصحابة بسبب ما وقع لهم من ذلك؛ ولو عَرَف المُحِقَّ منهم، لأنهم لم يقاتلوا في تلك الحروب إلا عن اجتهاد، وقد عفا الله تعالىٰ عن المخطئ في الاجتهاد، بل ثبت أنه يؤجر أجراً واحداً، وأن المصيب يؤجر أجرين ..... إلخ.

(کسی بھی صحابی پرطعن و تشنیع کے ممنوع ہونے پر اہل السنۃ کا اتفاق ہے؛ صحابہ ملے آبسی مناقشات کے سلسلے میں بھی ،حتی کہ کسی کاحق پر ہمونا سمجھ میں آجائے جب بھی دوسر سے پر تبصرہ جائز نہیں ، اِس لیے کہ ان حضرات کے مشاجرات اجتہاد کی بنیاد پر تھے ، اور اِجتہاد میں غلطی کرنے والے کوتو اللہ تعالی ہی معاف فرما چکے ہیں! بلکہ حدیث میں تو مخطی کے لیے ایک اُجر ، اور مصیب کے لیے دو ہر سے اجر کی بھی بات ثابت ہے )۔

9:- علامہ بیجوریؓ فرماتے ہیں:حتی الامکان''مشاجراتِ صحابہ' کے قصے میں پڑوہی مت،اگر پڑناہی ہے تو (صحابہؓ کی طرف سے حسن ظن رکھتے ہوئے) مناسب توجیہ وتاویل کے ساتھ تذکرہ کرو،کسی بھی صحابی کی تنقیص مت کرو، اِس لیے کہ اِس موضوع کا



تصفیہ کوئی عقیدے کا حصہ نہیں ہے، اور نہ ہی علم کلام کا موضوع ہے، اِس موضوع کو چھیڑنا کسی دینی اور علمی نفع کے بجائے، اکثر ایمان ویقین کے لیے مصر ہی ہوتا ہے، اِس لیے اگر ضرورت پڑے تو صرف متعصب افراد پررد کی حد تک، یا تدریسی ضرورت کے تحت گفتگو کی جاسکتی ہے، ورنہ ہیں۔

اورعوام کے لیے تو اِس موضوع میں پڑنا بالکل جائز نہیں، اِس لیے کہ ناواقف ہوتے ہیں، اور تاویلات وغیرہ سمجھتے نہیں۔[مقدمة التحقیق للإصابة ار۲۵]

• ا: - امام المؤرخین والمحد ثین، فخر المتأخرین، علامہ شمس الدین الذہبی ّ اپنی بنظیر کتاب ' سیراً علام النبلاء' ، ۱۲/۱۰ میں فرماتے ہیں:

..... تقرر الكف عن كثير مما شجر بين الصحابة وقتالهم، رضي الله عنهم أجمعين، وما زال يمر بنا ذلك في الدواوين، والكتب، والأجزاء، ولكن أكثر ذلك منقطع، وضعيف، وبعضه كذب، وهذا فيما بين أيدينا وبين علمائنا، فينبغي طيّه وإخفاؤه، بل إعدامه، لتصفو القلوب، وتتوفر على حب الصحابة والترضي عنهم.

وكتمان ذلك متعين عن العامة، وآحاد العلماء، وقد يرخص في مطالعة ذلك خلوة للعالم المنصف، العري من الهوى، بشرط أن يستغفر لهم، كما علمنا الله تعالى: ﴿والذين جاؤوا من بعدهم يقولون: ربنا اغفر لنا ولإخواننا الذين سبقونا بالإيمان، ولا تجعل في قلوبنا غلاً للذين آمنوا ﴾ [الحشر: ١٠].

فالقوم لهم سوابق، وأعمال مكفرة لما وقع منهم، وجهاد محاء، وعبائة ممحصة، ولسنا ممن يغلو في أحد منهم، ولا ندعي فيهم العصمة، نقطع أن بعضهم أفضل من بعض، .....، ثم ذكرهم بمراتبهم .....، ثم قال: فأما ما تنقله الرافضة، وأهل البدع في كتبهم من ذلك،



فلانعرج عليه، ولا كرامة، فأكثره باطل، وكذب، وافتراء، فدأب المروافض رواية الأباطيل، أو ردّ ما في الصحاح والمسانيد، ومتى إفاقة من به سكران؟ (رضي الله تعالى عنهم أجمعين).

(صحابہ کے آبیں کے اختلافات اور قبال سے سکوت رکھنے کا مسئلہ طے شدہ ہے، ہماری نظروں سے اِس موضوع سے متعلق روایات روزانہ تاریخ وغیرہ کی کتابوں اور رسالوں میں گذرا کرتی ہیں، مگر زیادہ تر منقطع اورضعیف ہوتی ہیں، بلکہ موضوع تک، یہ کتابیں ہمارے سامنے بھی ہیں، دیگر علاء کے سامنے بھی ہیں – جو چاہے اٹھا کر دیکھ لے –، اِس لیے مناسب یہی ہے کہ یہ موضوع بند کر کے، اور لپیٹ کرہی رکھا جائے، بلکہ اس کواپنی گفتگو سے خارج میں کردیا جائے، تا کہ قلوب میں صفائی رہے، اور صحابہ سے محبت اور رضا کا جذبہ موج زن رہے۔

اورعوام ہے، اِسی طرح عام مولو یوں سے تو اِس طرح کے موضوعات کا اِخفاء متعین ہی ہے، صرف اُس عالم کے لیے رخصت ہے جو اِنصاف پبند ہو، نفسانی جذبات سے بالاتر ہو، وہ بھی تنہائی میں مطالعہ کرے، اور آخر میں تمام صحابہ کے لیے اِستغفار کا اہتمام کرے، جیسا کہ اللہ تعالی نے ہمیں سکھایا ہے، کہ اُن کے بعد والے آکر ان صحابہ کے بارے میں یہ کہا کریں گے: اے ہمارے رب! مغفرت فرماد یجے ہماری اور ہمارے ان بھائیوں کی جو ہم سے پہلے ایمان کے ساتھ گذر چکے، اور نہ رکھیے ہمارے دلوں میں ایمان والوں کے لیے کھوٹ۔

اصل بات بیہ ہے کہ صحابہ کی جماعت الیم ہے کہ ان کے بہت سے کارناہے، اور بہت سے اعمال ہیں جوخود ہی سارے گنا ہوں کا کفارہ ہیں، جہاداییا کہ ساری غلطیوں کو دھود ہے،عبادت الیمی کہ سارے گنا ہوں کومٹادے۔

ہم کوئی غلوکرنے والوں میں سے نہیں ہیں، صحابہ کومعصوم نہیں سمجھتے، پھرسب کو ایک ہی مرتبہ کا نہیں کہتے ، اُن میں فرقِ مراتب کا اعتقادر کھتے ہیں....، پھر ذہبیؓ نے اُن



كمراتب ذكرفر مائ ،اورآ خريس فرمايا:

اور بیسب جوروافض اور اہلِ بدعت صحابہ ہے متعلق اپنی کتابوں میں لکھتے پڑھتے ہیں اُن کا کوئی اعتبار نہیں ،فضول باتیں ہیں ،اکثر باطل،جھوٹ اور من گھڑت ہیں، روافض کا شیوہ ہی ہے باطل خبروں کا روایت کرنا،اور متندصحاح ومسانید کی روایتوں کورد کردینا،گرجس کوجنون ہوائس سے توقع ہی کیا قائم کی جائے؟!!......)۔

سبّ وشتم صحابة كاشرى حكم:

سب اورشم: ید دونوں عربی الفاظ ہیں، جن کے معنی ہیں: نقذ و تبھرہ، اور برا تذکرہ۔
اس لیے اِن الفاظ کو بازاری شم کی گالم گفتار کے لیے خاص سمجھنا درست نہیں،
علامہ سخاویؓ فرماتے ہیں: ''إن الوصف کھم بغیر العدالة سبّ '' [ فتح المغیث ۱۳۵۹]
علامہ سخاویؓ فرمانے ہیں: ''اِن الوصف کھم بغیر العدالة سبّ '' کتحت آتا ہے )۔
(اُن کی طرف خلاف عدالت کوئی بھی بات منسوب کرنا: ''سبّ ' کے تحت آتا ہے )۔
پھر یہاں ایک بات اور سمجھنے کی ہے، وہ یہ کہ ایک چیز ہے غیبت، دوسری چیز ہے بہتان ، سجح احاد بیث میں یہ وضاحت وارد ہوئی ہے کہ سی مسلمان کے اندریقینی طور پر

ہے بہتان، پیج احادیث میں یہ وضاحت واردہوئی ہے کہ سی مسلمان کے اندر مینی طور پر موجود عیب کو بلاضرورتِ شرعیہ بیان کرنا غیبت کہلاتا ہے، جس کا حکم سبھی کومعلوم ہے، جب کہ غلط طور پراس کی طرف کسی برائی کے انتساب کو بہتان کہتے ہیں، جوغیبت ہے جب کہ غلط طور پراس کی طرف کسی برائی کے انتساب کو بہتان کہتے ہیں، جوغیبت ہے جبی بدتر چیز ہے۔ تو صحابہ سے متعلق: کسی بھی قشم کا منفی اِظہارِ رائے، کم اُز کم غیبت کے

زمرے میں تو بہرحال آتاہے۔

نیز جس طرح اپنیسی باپ دادا کی خطاؤں اور لغزشوں کو جانے ہو جھتے بھی چھپایا اور نظرانداز کیا جاتا ہے، جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا بیتم بھی ہے: ﴿ولا تقل لھما أَفّ ولا تنهرهما، وقل لهما قولاً سحریماً ﴾ [الإسراء: ٢٣] (اُن کواف تک نہ کہو، اُن کو جھڑکو بھی مت، بلکہ اُن سے - تمیز اور - نرمی سے بات کیا کرو)۔

اِس سے کہیں زیادہ اپنے روحانی ،ایمانی علمی اور عملی آباء واجداد کی پردہ پوشی ،





إغماض اورادب واحترام اورمحبت وتعظيم كي ضرورت ہے۔

ا:-صحابہؓ کی تعریف کرنے کے بعداللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:﴿لیَسعیسظ بھم الکفارَ ﴾[اللج: ٢٩] (تا کہ دِل جلائے اُن کے ذریعے کا فروں کا)۔

امام مالک فرماتے ہیں: جس کے دِل میں کسی بھی صحابی کی طرف ہے کچھ بھی غیظ اور کھوٹ ہوگا، وہ اِس آیت کا مصداق ہے۔ بعنی اُس کے اندر کفر کی بوپائی جاتی ہے، اِسی وجہ سے وہ صحابہ سے جلتا ہے۔

مفرقرطبي امام ما لك كقول كى تائير كرتے ہوئے فرماتے بيں: لقد أحسن مالک في مقالته، وأصاب في تأويله، فمن نقص واحداً منهم، أو طعن عليه في روايته فقد ردَّ على الله رب العالمين، وأبطل شرائع المسلمين .....

اس کے بعدامام قرطبی نے سبِّ صحابہ کی ممانعت میں بہت ہی آیات واُحادیث بھی پیش کیں ،اور اِس بارے میں اہل السنۃ والجماعۃ کے مسلک کو پوری وضاحت کے ساتھ محقق فرمادیا ہے۔[تفیر قرطبی ۲۹۷/۱۲]

۲: - مختلف اَحادیث میں''سبِّ صحابہ'' (صحابہ پر تنقید وتبھرے) کی ممانعت وارد ہوئی ہے:

ایک حدیث شریف ہے: آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اِرشاد فرمایا: الله الله فی اصحابی، لا تتخذوهم غرضاً من بعدی، فمن أحبهم فبحبی أحبهم، ومن أصحابی، لا تتخذوهم غرضاً من بعدی، فمن أحبهم فبحبی أجبهم، ومن أبغضهم، ومن آذاهم فقد آذانی، ومن آذانی فقد آذی الله، ومن آذی الله فیوشک أن یا خذه [ترمذی: ٣٨٦٢].

(الله سے ڈروا الله سے ڈرومیرے صحابہ کے بارے میں، میرے بعداُن کو اپنی تنقید کا نشانہ مت بنانے لگنا، جو اُن سے محبت کرتا ہے تو وہ میری نسبت ہی کا خیال کرکے کرتا ہے، اور جو اُن سے بغض رکھتا ہے وہ مجھ سے ہی بغض کا نتیجہ ہے، جو اُنھیں ایذاء پہنچائے اس نے گویا مجھے تکلیف پہنچائی، اور جس نے مجھے تکلیف پہنچائی تو اس نے یقیناً



الله کوناراض کیا،اورجس نے الله کوناراض کیا تو قریب ہے کہ الله اس کی پکرفر مالیں)۔
ایک اور حدیث صحیح میں سبّ صحابہ ہے ممانعت وارد ہوئی ہے، آپ نے حضرت خالد بن الولید کو مخاطب کرتے ہوئے فر مایا تھا: لا تسبوا اصحابی ، [بخاری:۴۱۲۳، الم منابع، الله منابع کی فر ماتے ہیں: کہ اِس حدیث میں جب ایک صحابی کو دوسرے صحابی کو یکھ کہنے سے منع کیا جارہا ہے، تو غیر صحابی کے لیے تو یہ ممانعت بدرجہ اُولی ہوگی، اِس کے کہ قاعدہ ہے کہ ایسے مواقع پر عموم لفظ کا اعتبار کیا جاتا ہے، خصوصِ مورد کا نہیں، یہی اگر کی رائے ہے، اور اِسی کو قاضی عیاض ؓ نے بھی درست قر اردیا ہے (فق المغین ۱۸۸۸/۴) اکثر کی رائے ہے، اور اِسی کو قاضی عیاض ؓ نے بھی درست قر اردیا ہے (فق المغین ۱۸۸۸/۴) بنانی خطرناک در ہے تک پہنچتا ہے، اِسی لیے اِمام احد قر ماتے ہیں:

إذا رأيت رجلًا يـذكر أحداً من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم بسوء فاتّهِمه على الإسلام. [تاريخ دمشق ٢٠٩/٥٩]

( کہ جب کسی کودیکھو کہ کسی صحابی پر تنقید کررہا ہے توسمجھلو کہ اس کا دین مشکوک ہے)۔

٣: - سئل أحمد عن رجل انتقص معاوية وعمرو بن العاص، أيقال له: رافضي؟ قال: إنه لم يجترئ عليهما إلا وله خبيئة سوء، ما يبغض أحد أحداً من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا وله داخلة سوء [٢١٠/٥٩].

(امام احمدٌ سے دریافت کیا گیا کہ کوئی شخص حضرت معاویہٌ یا عمر و بن العاصؓ کی تنقیص کرتا ہے کیا اُس کو رافضی کہا جائے گا؟ فر مایا:ان کی تنقیص کی جراُت وہی شخص کرسکتا ہے جو بد باطن ہو،کوئی بھی کسی بھی صحابی رسول سے اگر بغض رکھتا ہے تو بیاُس کے بد باطن ہو کوئی بھی کسی بھی صحابی رسول سے اگر بغض رکھتا ہے تو بیاُس کے بد باطن ہونے کی علامت ہے)۔

٥: - بلكه ابل السنة والجماعة كعقائدكى سب مستندرين كتاب" العقيدة



الطحاوية "(ص٠٨-٨) ميں بيراضافه بھی ہے:

ونُحبّ أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولا نُفرِّط في حب أحد منهم، ولا نتبرأ من أحد منهم، ونُبغض من يبغضهم وبغير الخير يذكرهم، ولا نذكرهم إلا بخير، وحُبهم دين وإيمان وإحسان، وبغضهم كفر ونفاق وطغيان.

(ہم تمام صحابہ کرسول صلی اللہ علیہ وسلم سے محبت کرتے ہیں، کسی کی محبت میں بھی کی نہیں کرتے ہیں، ہاں جواُن سے بغض رکھتا ہے یا خبر کے علاوہ کے ساتھاُن کا ذکر کرتا ہے، تو ہم اُس سے بغض رکھتے ہیں، ہم صحابہ کا تذکرہ خبر ہی کے ساتھ کرتے ہیں، ان کی محبت: دِین، ایمان، اور اِحسان کی علامت ہے، اور ان سے بغض رکھنا موجبِ کفر، اور نفاق اور سرکشی کی علامت ہے)۔

إسى سے يكھى معلوم ہواكہ الله باطل سے بغض ركھنا دين ميں مطلوب ہے، نه كرتجد ديندوں كى طرح كرتق وباطل ميں بھى خلط، اور اور الله حق اور الله باطل ميں بھى خلط!!

٢-: إمام نووى " " شرح مسلم" (باب تحريم سبّ الصحابة) ميں فرماتے ہيں: واعلم أن سبّ الصحابة رضي الله عنهم حرام من فواحش المحرمات؛ سواء من لابسَ الفتن منهم وغيره، لأنهم مجتهدون في تلك الحروب متأولون سس، قال القاضي: وسبّ أحدهم من المعاصي الكبائر، ومذهبنا ومذهب الجمهور: أنه يُعزَّر، وقال بعض المالكية: يُقتل.

(جان لو کہ صحابہ کو برا بھلا کہنا حرام ہے، سخت ترین محر مات میں سے ہے، خواہ وہ صحابی فتنے کے حالات سے دو چار ہوئے ہوں یا نہ ہوئے ہوں، سب کا حکم ایک ہی ہے، اِس لیے کہ اُن اختلافات میں سب ہی کا مبنی اِجتہاد اور تاویل تھا، قاضی عیاض فرماتے ہیں: کہ سب صحابہ کمیرہ گنا ہوں میں سے ہے، ہمار ااور جمہور کا فد ہب سے ہے کہ اِس کے مرتکب کو مرزا تو دی جائے گی، مگر قل نہیں کیا جائے گا، جب کہ بعضے مالکیہ فرماتے





ہیں کہ سزاء کے طور پرقتل کر دیا جائے گا)۔

٢:- قاضى ابوليعلى عنبلى 'طبقات حنابله' ٢/٢ سيس فرمات بين: واعلم أنه من تناول أحداً من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، فاعلم أنه أراد محمداً صلى الله عليه وسلم وقد آذاه في قبره.

(جوشخص کسی صحابی ُرسول کونشانهٔ ملامت بنار ہا ہے تو یقین کرلو کہ وہ محمصلی اللہ علیہ وسلم ہی کو بچھ کہنا جا ہتا ہے،اور قبر شریف میں آپ ہی کی ذات پاک کو تکلیف پہنچار ہاہے۔ 2:-'' تاریخ دمشق''اے/22امیں حافظ ابن عساکر ؓ، اِمام نسائیؓ سے نقل کرتے ہیں:

سئل عن معاوية بن أبي سفيان صاحب رسول الله صلى الله على الله عليه وسلم فقال: إنما الإسلام كدارٍ لها باب، فباب الإسلام الصحابة، فمن آذى الصحابة إنما أراد الإسلام، كمن نقر الباب إنما يريد دخول الباب، فمن أراد معاوية فإنما أراد الصحابة.

(إمام نسائی سے حضرت معاویہ یے بارے میں دریافت کیا گیا تو فرمایا کہ اسلام کی مثال اس گھر کی سے جس کا ایک دروازہ ہو، تواسلام کا دروازہ صحابہ ہیں، جو شخص صحابہ کو تکلیف پہنچائے گویاوہ اِسلام پرحملہ کرنا چاہتا ہے، جیسے کوئی شخص دروازہ کھٹ کھٹار ہا ہے تو گویاوہ گھر کے اندر ہی داخل ہونا چاہتا ہے، لہذا جومعا ویہ کونشانہ تنقید بنار ہا ہے تو اُس کا اصل نشانہ صحابہ ہی ہیں )۔

۸:-إمام وکیتے سے نقل کیاجا تاہے، فرماتے ہیں: کہ جس طرح دروازے کا کنڈا ہلانے سے پورے دروازے میں حرکت ہوتی ہے، اِسی طرح حضرت امیر معاویۃ پرکوئی تجرہ کرنے سے پوری جماعتِ صحابہ پرز دیڑتی ہے۔[تاریخ دشق لابن عسا کر ۵۹ میں اِمام ابوز رعدرازی گابیہ 9:-مشہور محدث خطیبِ بغدادی داری کا کیا ہے۔ قول نقل کرتے ہیں:

إذا رأيت الرجل ينتقص أحداً من أصحاب رسول الله صلى الله



عليه وسلم فاعلم أنه زنديق، وذلك أن الرسول صلى الله عليه وسلم عندنا حق، والقرآن حق، وإنما أدى إلينا هذا القرآن والسنن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، وإنما يريدون أن يجرحوا شهو دنا ليُبطِلوا الكتاب والسنة، والجرح بهم أولى، وهم زنادقة.

رجبتم کسی خص کودیکھوکہ کسی صحابی کی تنقیص کررہا ہے تو سمجھلوکہ بددین شخص ہے، اِس لیے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم سیچ، آپ کا لایا ہوا قرآن برحق، اور آپ کے لائے ہوئے دین اور کتاب وسنت کوہم تک پہنچانے والے یہی صحابہ ہیں، تو یہ بددین لوگ ہمارے اِن واسطوں اور گواہوں کو مجروح کرنا چاہتے ہیں، حالاں کہ بیخودہی مجروح اور زندیق لوگ ہیں)۔ صحابہ پر اگر شک ہے تو اپنے ہاتھ میں صوتی منازیں ہیں، دعا کیں ہیں، اذا نیس ہیں، نہ کبیریں

ا:- قاضی ابویعلی منبلی 'طبقات الحنابله' ۲۱/۲ میس حضرت سفیان بن عیینه کامقوله نقل کرتے ہیں: من نطق فی أصحاب رسول الله صلی الله علیه وسلم بكلمة فهو صاحب هوی (جوصحابه کی شان میں گتاخی کا ایک جمله بھی بولے ہم کا کہ برعتی ہے)۔

اسی طرح کی شرعی نصوص، حدیثی روایات اورائمہ اسلام کے اقوال کی بنیاد پر تمام سلف وخلف نے ہر ہر صحابی کے ادب واحترام اور تعظیم وتکریم کو لازم قرار دیا ہے، عدالتِ صحابہ کے بارے میں گفتگو کرتے ہوئے حافظ ابن الصلاح، نووی، ابن کثیر، عراقی، ابن حجر، سخاوی، سیوطی اور ان کے علاوہ بہت سارے فقہاء، محدثین اوراصولیین رحمہم اللہ نے اپنے انداز میں مختصراً یا مفصلاً بہ بات بطور خاص ذکری ہے کہ:

إن الأمة مجمعة على تعديل جميع الصحابة، حيث نص الله ورسوله على عدالتهم، فهل بعد تعديل الله عزّ وجلّ ورسولِه صلى الله عليه وسلم تعديل؟ فالصحابة كلهم عدول، ومَن لابسَ الفتنَ منهم فذلك



بإجماع العلماء الذين يعتد بهم في الإجماع، إحساناً للظن بهم، ونظراً لِما تَمهَد لهم من المآثر، وحملاً لهم في ذلك على الاجتهاد، فتلك أمور مبناها عليه، وكلُّ مجتهد مصيب، أو المصيب واحد، والمخطئ معذور، بل مأجور.

(چوں کہ اللہ ورسول نے صحابہ گی تعدیل فرمادی ہے اِس لیے تمام صحابہ کی عدالت پرامت کا اِجماع ہے، اِس لیے کہ اللہ ورسول کی تعدیل کے بعد کسی اور کی تعدیل کی ضرورت ہی نہیں رہ جاتی، لہذا تمام صحابہ (خواہ اُن کا اِختلاف اور مشاجر ہے ہے تعلق ہو، یا نہ ہو، سبب) کی عدالت پر اُمت کے اُن تمام طبقات کا اِجماع ہے، جن کا اِجماع کی بحث میں اعتبار کیا جاتا ہے، صحابہ سے حسنِ طن کی بنا پر، اور غز وات وفق حات اور اِ قامتِ وین کے سلسے میں ان کے بنظیر کارناموں کی بنا پر، اور ان سے جوغلطیاں ہوئیں اُن کا مبنی اجتہادتھا، اور مجتہد کے بارے میں قاعدہ ہے کہ ۔۔۔۔۔وہ خطاکی صورت میں معذور ہوتا ہے، بلکہ ایک اجرکا بھی مستحق ہوتا ہے)۔

#### کیا صحابہ ہماری تعدیل وتو صیف کے محتاج ہیں؟

حافظ ابن جرّ نے ''الاصابۃ' کے مقدمۃ میں کبارِ انکہ سے صحابہ کی توصیفات اور مدحیہ اقوال نقل کرنے سے پہلے جو تمہید قائم کی ہے وہ قابلِ توجہ ہے ، فرماتے ہیں:
''صحابہ کی بیدرح وتو صیف صرف استیناس کے لیے ہے ، ورنہ اللہ ورسول کی تعدیل کے بعداُن کو کسی اور کی تعدیل اور مدح وثنا کی ضرورت نہیں ہے'۔
ایس کے بالمقابل حضرت امیر معاویہ کو (برغم خود) عدالت وثقاجت کی سند وسینے والی ایک معاصر تحریجی ملاحظہ فرمایئے:

''حضرت امیر معاویة میں بہت سی الیی خوبیال تھیں جس سے اُن کی اِسلام اور مسلمانوں سے محبت کا پیتہ چلنا ہے،اور بید کہ وہ دِینی ڈھانچے کو برقر اررکھنا چاہتے تھے،اوراُس کا دفاع کرتے تھے،ان کی دور بینی اورانتظامی امور میں حکمت کے علاوہ؛ان کے اندر دین کی حمیت اوراسلام اور مسلمانوں کی مصلحت کو،اگر ضرورت پڑے،تو ترجیح دینے کا جذبہ بھی تھا''۔



سیمدے ہے؛ یاذم مشابہ بالمدح؟ اِس کا فیصلہ آپ خود کیجیے!! صحابہ جو''معیارِ جِن'' ہیں اُن کی سیرت سے خود کا مواز نہ کرنے کے بجائے، نعوذ باللہ ہم خود ہی اللہ ورسول کی صف میں بیٹھ کر، اُن کی اِس منتخب کردہ جماعت کے افراد کے تقوی وعدالت کا مرتبہ متعین کرنے کی کوشش کرنے لگ جائیں؛ اِس سے بڑاظلم کیا ہوسکتا ہے؟! غلط بنجی کا اِزالہ:

دراُصل ایسے لوگوں کو غلط فہمی یہاں سے ہوتی ہے کہ وہ'' تقوی وعدم تقوی'' کے سلسلہ میں کتاب وسنت کے عام اُصول کو، تاریخی روایات کی روشنی میں صحابہ کرام ؓ پر منطبق کرنے کی کوشش کرتے ہیں، حالاں کہ:

ا: -صحابهٔ کرام گی عدالت اور تقوی وطهارت خود کتاب وسنت ہی کی نصوص اور قطعی دلائل سے ثابت اور طے شدہ ہے، جب کہ تاریخی روایات بہر حال اس درجہ معتبر اور قابلِ اعتماد نہیں ہوسکتیں۔

7: - جیسے بعض قرآنی آیات اور شرعی نصوص متشابهات میں سے قرار دی گئی ہیں، اِسی طرح بعض تکوینی نظام بھی متشابهات ہی کا حصہ ہوتے ہیں، جونری عقل، اور ظاہری تحقیق ومطالعہ کے دائر نے میں نہیں آسکتے، ایسے اُمورکو' اللہ کے حوالے کردیے' (اور الله اُعلم کہددیے) کا حکم ہے۔ اور جولوگ ناا کھی کے باوجودایسے موضوعات کے در پیٹے ہوتے ہیں قرآن کریم نے اُن کے قلوب میں''زیغ'' (کھوٹ) ہونے کی خبر دی در پیٹے ہوتے ہیں قرآن کریم نے اُن کے قلوب میں''زیغ'' (کھوٹ) ہونے کی خبر دی منه ابتغاء الفتنه، وما یعلم تأویله إلا الله، والراسخون فی العلم یقولون آمنا به، کل من عند رہنا کی منه ابتغاء الفتنه، وما یعلم تأویله إلا الله، والراسخون فی العلم یقولون آمنا به، کل من عند رہنا کی نزد یک'' تقید سے بالاتر کوئی نہیں'' کے گھلوگ کہتے ہیں:'' جب ایسا ہے تو کہا جائے گا'' کے کھلوگ اِس کو''آزادی اِظہارِ رائے'' کا حصہ مانے ہیں۔ کی کوموجودہ کی اس کو''آزادی اِظہارِ رائے'' کا حصہ مانے ہیں۔ کا مول کے ہیں، جن کوموجودہ کالاں کہ اہلی حق کے بزد یک یہ سب اُصول اہل باطل کے ہیں، جن کوموجودہ حالاں کہ اہلی حق کے بزد یک یہ سب اُصول اہل باطل کے ہیں، جن کوموجودہ حالاں کہ اہلی حق کے بزد یک یہ سب اُصول اہل باطل کے ہیں، جن کوموجودہ حالاں کہ اہلی حق کے بزد دیک یہ سب اُصول اہل باطل کے ہیں، جن کوموجودہ



''ہیومنزم' (انسانیت/ جدت پسندی/ نیچریت) سے مزید کمک مل گئی ہے، یہ باطل اُصول (اجتہادی غلطی کا حصہ ہیں، بلکہ ) تھلی ہوئی گمراہی اور جادہُ حق سے اِنحراف کے دائرے میں آتے ہیں، جس میں شعائر اللہ کی بے حرمتی ہوتی ہے، جس میں غیبت، بہتان اور الزام تراثی پائی جاتی ہے، جس میں بڑوں اور بزرگوں کی بے ادبی اور بے اِحترامی لازم آتی ہے، اپنی شرعی اور عرفی حدود سے تجاوز پایا جاتا ہے۔

اہلِ حَلَ کے زویک 'شعائر الله '' کی تعظیم واجباتِ دین میں سے ہاور صحابہ '
کرام 'شعائر دین کا اہم ترین حصہ اور اللہ ورسول کے بعد ،سب سے مقد س ترین افراد ہیں۔
اہلِ حَل کے نزدیک بیا صول تو ضرور ہے کہ اللہ کے رسولوں اور پیغیمروں کے
علاوہ کوئی ایسا بشرنہیں ہے ،جس کی کسی بات سے شرعی اُصول کی روشنی میں اِختلاف کرنے
کی گنجائش نہ ہو، اور جس سے خطا اور لغزش کا اِمکان نہ ہو، مگر اِس کا بیہ مطلب ہرگز نہیں
ہے کہ ہرکس وناکس کوعلمی ، فکری اور دینی مسائل میں وخل دے کر'' اِظہارِ رائے'' کی
آزادی دے دی جائے ، یا کسی فروعی اور جزوی غلطی کی وجہ سے ،اکا ہراُ مت اور ائمہ وین کی شان میں برتمیزی اور گستاخی جائز کردی جائے۔

گیشان میں برتمیزی اور گستاخی جائز کردی جائے۔

یادر کھنا چاہیے کہ کتاب اللہ اور سنتِ رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت شدہ اور جمہورِ امت کے نزدیک طے شدہ اُصولوں کو سلیم کرنا، پھران کو حالات وافراد پر منظبق کرنا، پھران کو حالات وافراد پر منظبق کرنا، پیرابل حق کا طریقہ ہے، مطلوبہ صلاحیت (اخلاص، تقوی اور علم وہم) کے ہوتے ہوئے ،اس کوشش میں اِ تفاقی غلطی کا پیش آ جانا ''اجتہادی خطا'' کہلاتا ہے۔

ال کے برعکس جمہورِامت کے نزدیک مسلمہ اصولوں کوہی تسلیم نہ کرنا،اوراپی عقل، یاکسی اورقوم کےافکار کے زیراثر دین میں رائے دینا، یہ کریف اور دین اِنح افکار کے زیراثر دین میں رائے دینا، یہ کریف اور دین اِنکر اِنکہ لاتا ہے۔ اور اگر یہ مرعوبیت جدید مغربی افکار اور سائنسی اصولوں سے پائی جائے تو یہی "جدیدیت"، یا" جدیدیت پہندی" کہلاتی ہے۔





امید که بنو فیقه تعالی وعونه مذکوره بالا تفصیلات اور معروضات سے "حرمتِ صحابه" اوراُس کی اہمیت کامضمون" حقائق اور دلائل کی روشن میں "اچھی طرح واضح ہوگیا ہوگا،گذشته سطور میں جو بچھعوض کیا گیا اُس کا خلاصه شارحِ صحیح مسلم، إمام نو وکی کے الفاظ میں بیہ ہے (باب فضائل الصحابہ):

"قال الإمام أبو عبد الله المازري: اختلف الناس في تفضيل بعض الصحابة على بعض، فقالت طائفة: لا نفاضل، بل نمسك عن ذلك، وقال الجمهور بالتفضيل.

ثم اختلفوا: فقال أهل السنة: أفضلهم أبو بكر الصديق، قال أبو منصور البغدادي: أصحابنا مجمعون على أن أفضلهم الخلفاء الأربعة على الترتيب المذكور، ثم تمام العشرة، ثم أهل بدر، ثم أحد، ثم بيعة الرضوان، وممن له مزية: أهل العقبتين من الأنصار، وكذلك السابقون الأولون، وهم من صلى إلى القبلتين، أو أهل بيعة الرضوان، أو أهل بدر.

وأما عشمان رضي الله عنه فخلافته صحيح بالاجماع، وقبِل مظلوماً، وقتلتُه فسقة، لأن موجبات القتل مضبوطة، ولم يجرِ منه رضي الله عنه ما يقتضيه، ولم يشارك في قتله أحد من الصحابة، وإنما قتله همج ورعاع من غوغاء القبائل وسفِلة الاطراف والأرذال، تحزّبوا وقصدوه من مصر، فعجزت الصحابة الحاضرون عن دفعهم فحصروه حتى قتلوه رضى الله عنه.

وأما على رضي الله عنه فخلافته صحيحة بالإجماع، وكان هو الخليفة في وقته، لا خلافة لغيره.

وأما معاوية رضي الله عنه فهو من العُدول الفضلاء والصحابة





النجباء رضي الله عنهم.

وأما الحروب التي جرت فكانت لكلِ طائفة شبهة اعتقدت تصويب أنفسِها بسببها، وكلُهم عدول رضي الله عنهم، ومتأولون في حروبهم وغيرها، ولم يخرِج شيء من ذلك أحداً منهم عن العدالة، لأنهم مجتهدون اختلفوا في مسائل من محل الاجتهاد، كما يختلف المجتهدون بعدهم في مسائل من الدماء وغيرها، ولا يلزم من ذلك نقص أحد منهم.

واعلم أن سبب تلك الحروب أن القضايا كانت مشتبهة، فلِشدة اشتباهها اختلف اجتهادهم، وصاروا ثلاثة أقسام:

ا: - قسم ظهر لهم بالاجتهاد: أن الحق في هذا الطرف، وأن مخالفه باغ، فوجب عليهم نصرته وقتال الباغي عليه فيما اعتقدوه، ففعلوا ذلك، ولم يكن يحل لمن هذه صفتُه التأخر عن مساعدة إمام العدل في قتال البغاة في اعتقادِه.

٢: - وقسم عكس هولاء، ظهر لهم بالاجتهاد: أن الحق في الطرف الآخر، فوجب عليهم مساعدتُه وقتال الباغي عليه.

":- وقسم ثالث اشتبهت عليهم القضية، وتحيروا فيها، ولم يظهر لهم ترجيح أحد الطرفين، فاعتزلوا الفريقين، وأن هذا الاعتزال هو الواجب في حقهم، لأنه لا يحل الإقدام على قتالِ مسلم حتى يظهر أنه مستحق لذلك، ولو ظهر لهو لاء رجحان أحدِ الطرفين، وأن الحق معه؛ لَمَا جاز لهم التأخر عن نصرته في قتال البغاة عليه، فكلهم معذورون رضي الله عنهم.

ولهذا اتفق أهل الحق ومن يعتد به في الإجماع على قبول شهاداتهم ورواياتهم وكمال عدالتهم. رضي الله عنهم أجمعين.".



# بعض مغالطات کی نشاند ہی اور غلط فہمیوں کا از الہ

پہلا مغالطہ:''صحابی'' کی تعریف سے متعلق ائمہُ دین کے واضح بیانات کے باوجود،بعض لوگوں کے ہاں اِس باب میں سخت (مغالطات، یا) غلطفہ بیاں پائی جاتی ہیں:

ا-: کسی مسلمان ، بالحضوص صحابہؓ کو اُن کی عملی غلطیوں پر طعنہ دینا، اُن کی غیبتیں
کرنا، تاریخ کی کمزور روایتوں کی بنیا د پر صحابہؓ پر بہتان باندھنااور اِلزام تراشی کرنا۔

۲-: عین روافض کے طریقے پر ، صحابہ کرام گومنافقین کے ساتھ خلط کرنے کی خطرناک کوشش، جس سے کہ سارا دین ہی مشکوک ہوکر رہ جاتا ہے ، حالال کہ علماء نے صراحت کی ہے: اِن اللہ لم یوجد قبط روایة عمن کُمِو بالنفاق من الصحابة والبحر المحیط للزرکشی سم: ۲۰۰۰ وزخیرہ احادیث میں کوئی بھی روایت کسی البحر المحیط للزرکشی سم: ۲۰۰۰ وزخیرہ احادیث میں کوئی بھی روایت کسی البحر المحیط للزرکشی سے جونفاق سے تہم کیا گیا ہو)۔

شيخ محم عوام حفظ الله فرمات بين: ولقائل أن يقول: إن هذا النفي مبني على معرفة أسمائهم أولاً؟ وجوابه: نعم، أسماؤهم معروفة، أحصاها البلاذري في "أنساب الأشراف" ١: ٣٢٥\_

پھر یہ بھی غور کرنے کا پہلو ہے کہ یہ منافقین تو غزوہ اُحد ہی سے پائے جاتے سے، تو بغیر کسی شرعی دلیل کے اُن کے ساتھ بعد میں اِسلام لانے والوں کو خلط کرنے کی کوشش کرنا، کیسا خطرنا ک ملحدانہ اور کفریہ اِقدام ہے؟ اِنعو ذ باللّٰه من هذا المحذلان! سے: ''صحابی'' کی شاذ، یا باطل تعریفات کو جمہور کی تعریف باور کرانے کی کوشش۔ اور اپنی تلبیسات کوسخاوی اور سیوطی جیسے ائمہ اہلِ سنت کے سرتھو ہے کی کوشش۔ کوشش۔ اہلِ سنت کے سرتھو ہے کی کوشش۔ سے جن حضرات نے ''صحابی'' ہونے کے لیے، پچھ مدت سے۔ اہلِ حق میں سے جن حضرات نے ''صحابی'' ہونے کے لیے، پچھ مدت ساتھ رہنے کی شرط لگائی بھی ہے، اُن کے ہاں بھی اِس میں دو پہلو ہیں: ایک مطلق شرف ساتھ رہنے کی شرط لگائی بھی ہے، اُن کے ہاں بھی اِس میں دو پہلو ہیں: ایک مطلق شرف

صحابیت کا۔ دوسراعلمی وفکری مقتدا اور متبوع ہونے کا۔ تو بیشرط مقتدا بننے کے لیے ہے، مطلق صحابی ہونے کے لیے نہیں۔ گر جن لوگوں نے اِس مسئلہ میں خلط کیا ہے اُنھوں نے علامہ سخاویؓ کی ، کی ہوئی اِس وضاحت سے کوئی تعرض نہیں کیا۔

۵-: پرجن بزرگوں نے '' پھیدت ساتھ رہنے گئ' قیدلگائی بھی ہے، تو اُن کے اُقوال بھی سال دوسال، یاغز دوہ دوغز وہ ہی کے دائر ہے میں ہیں، فتح کمہ سنہ ۸ھ میں ہوئی، اُس کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات (سنہ ااھ) تک، غز وہ حنین، غز وہ اُوطاس اورغز وہ تبوک: تین غز وات ہوئے، تو جو حضرات فتح کمہ کے موقع پر ایمان لے اُوطاس اور جو خز وہ تبوک (سنہ ۵ سے پہلے بھی مشرف باسلام ہوگئے تھے، وہ تمام حضرات بھی ان بزرگوں کی تعریف کے لحاظ سے بھی ''صحائی'' ہوجاتے ہیں۔

میں ہم سربت میں برونوں کی ریٹ صفرات کی تعریفات کے پس پردہ اُن صحابہ سے اِظہارِ بغض کرتے ہیں جومتفق علیہ طور پر صحابہ میں سے ہیں ،مثلاً:

رِ بہایہ میں رہ بین شعبہ اہلِ بیعتِ رضوان میں سے بیں، جن کی مغفرت کے مطرت مغیرہ بن شعبہ اہلِ بیعتِ رضوان میں سے بیں، جن کی مغفرت کے بارے میں نص قطعی ہے۔

برسیاں کی ہے۔ حضرت خالد بن الولید اور حضرت عمرو بن العاص فتح مکہ سے پہلے اِسلام لا چکے تھے،اور مختلف غزوات وسرایا میں شریک ہوئے تھے، بلکہ دونوں ہی بعض بعض سرایا کےامیر بھی بنائے گئے۔

حضرت ابوسفیان اور حضرت معاویہ فتح مکہ کے موقع پر اِسلام لائے ہیں، اور ایک سے زائدغز وات میں شرکت فرمائی ہے، پھر مدینه منورہ میں آپ صلی الله علیہ وسلم کے ساتھ رہے ہیں۔

، یہ اور نعوذ باللہ اُب تو معاملہ اور آگے بڑھ چکا ہے کہ حضرات شیخین پر بھی تنبرے بازی شروع ہوگئ ہے، اور اُن کی خلافت کے قیام کی صحت تک مشکوک قرار دی جارہی ہے،علامہ حدادی یمنی حفی '' الجو ہر ۃ النیر ۃ''۲۷۲کمیں فرماتے ہیں:



مَن سبَّ الشيخين أو طعن فيهما يكفر، ويجب قتلُه، ثم إن رجع وتناب وجدَّد الإسلام هل تقبل توبته أم لا؟ قال الصدر الشهيد: لا تقبل توبته وإسلامه، وبه أخذ الفقيه أبو الليث السمرقندي وأبو نصر

۔ سبِّ شیخین کرنے والے کے لیے فقہائے حنفیہ کا ایک قول یہی ہے۔ دوسرا مغالطہ: اِمام اِسحاق بن راہو یہ سے نقل کیا جاتا ہے کہ سید نا حضرت امیر معاویہؓ کے فضائل میں کوئی شجے حدیث وار دنہیں ہوئی ہے!!

ا: اِس سلسلے میں پہلی بات تو بیر عرض ہے کہ '' فضائل' کا باب تو ایک اِضافی چیز ہے، نہ معلوم کتنے صحابہ اور صحابیات، بنات طیبات، بلکہ بہت سے انبیائے کرام علیہم السلام کی ذوات قد سیہ الیم ہیں کہ اُن کے نام اور شخصیت کی تعیین کے ساتھ، کوئی حدیث وار نہیں ہوئی ہے، تو اِس میں نقص کون ساہے؟ کیا کسی ذات کی فضیلت کے لیے تنہا اُس کا (نبی، یا) صحابی ہونا کا فی نہیں؟

ب: دوسری بات یہ کہ امام اِسحاق بن راہو یہ گایہ اِرشادایک محد گانہ اصطلاح کے پس منظر میں ہے، تفصیل کا موقع نہیں، خلاصہ اُس کا یہ ہے کہ اصطلاح صحت کی نفی ہے، نہ بھوت کا اِنکار لازم آتا، نہ ضعف کا اِنبات، لہذا ''حسن' ہونے کا احتمال باقی رہتا ہے، جیسا کہ حافظ ابن مجرِّ وغیرہ محققین نے اس کی صراحت فرمائی ہے، اور علامہ عبدالحی ککھنوگ نے ''الرفع و التحمیل'' (ص ۱۹۱ – ۱۹۸۱) میں اِس پر مستقل فصل بھی قائم فرمائی ہے۔ ج: چنا نچہ حضرت امیر معاویہ کے فضائل میں امام تر نہ گی ( ۳۸۲۲) نے ایک صدیث کی تخری فرما کر، اُس پر ''حسن' ہونے کا حکم لگایا ہے، حدیث کے الفاظ یہ ہیں: صدیث کی تخری فرما کر، اُس پر ''حسن' ہونے کا حکم لگایا ہے، حدیث کے الفاظ یہ ہیں: مدیث کی اللہ علیہ و سلم لِمُعاویۃ: اللہم اجعلہ ھادیاً مَھدیاً، واھدِ به''۔ د: اِس کے علاوہ باب فضائل میں تو با تفاق محدثین حدیث ضعف بھی معتبر ہے، د: اِس کے علاوہ باب فضائل میں تو با تفاق محدثین حدیث ضعف بھی معتبر ہے، د: اِس کے علاوہ باب فضائل میں تو با تفاق محدثین حدیث ضعف بھی معتبر ہے،



اور حضرت معاوییؓ کے فضائل ومنا قب میں ضعیف احادیث تو کئی ایک موجود ہیں ، آپ کے حالات اور فضائل ومنا قب پر علماء نے مستقل طور پر کتابیں بھی تصنیف فر مائی ہیں۔ a: نیز اِس کے علاوہ کتابتِ وحی کا شرفِ،اولین بحری غزوہ کی قیادت کی سعادت،اورغزوهٔ قسطنطنیہ وغیرہ ہے متعلق ایسی احادیثِ صحیحہ بھی ہیں جن میں دی کئی بشارتوں کے آپ باجماعِ اہلِ حق ،اولین مصداق ہیں۔ حضرت معاویدگی وہ حضرت علیؓ ہے جنگ پائے خطاتھا اور رہے جنت ہے پڑگیا

ومن يكن يطعن في معاوية فذاك كلب من كلاب الهاوية

تيسرا مغالطه: يهال دو بحثيل الگ الگ تھيں: ايك عدالتِ صحابه كي ، دوسري مشاجرات صحابه کی ۔ تو اہل النة والجماعة کے نزدیک: عدالتِ صحابه کی بحث تو عقیدے کے تحت آتی ہے، کہ تمام صحابہ کو عادل اور ثقه ماننا ضروری ہے، مگر مشاجرات ِ صحابہ کی بحث عقیدے کا موضوع نہیں بنائی جاتی ، گذشتہ صفحات میں تسلسل اور تواتر کے ساتھ پیر بات گذر چکی ہے کہ''مشاجرات ِ صحابہ'' کاموضوع لپیٹ کرر کھنے کا ہے،عوام، بلکہ عامی اور سطحی قتم کے اہلِ علم کے سامنے بھی بیان کرنے کانہیں ، اور نہ ایسے لوگوں کے بیان کرنے کا ہے! اور جہاں بھی بیان کیا جائے گا تو بغیر فریق (یا حَکُم اور فیصل) ہے ہوئے ،تمام صحابہ کے بارے میں حسن ظن کے پہلوکوسامنے رکھ کر، گفتگو کی جائے گی۔ مگراس سلسلہ میں خلط کا شکارعدالت کے مسئلے کومشا جرات کے موضوع سے خلط کر کے،مشاجرات کو بھی عقائد کا حصہ قرار دینا جا ہتے ہیں۔ چوتھامغالطہ: یہ بات بہت زورشور سے کہی جارہی ہے کہ بیموضوعات اگرایسے

ہی تجرهٔ ممنوعہ تصفومو رخین ومحدثین نے اُن کواسیے ہاں بیان کیوں کیا؟



ا:-إس كاايك جواب توپہلے ديا جاچكا ہے (ص١٩-٢٠)\_ ٢: - اور دوسرى بات يې كى كەاگركونى مۇرخ اپنى تارىخ مىں كوئى حكايت نقل کرتاہے، یا اِسی طرح کوئی محدِّ ث اپنی کتاب میں کوئی روایت بیان کرتاہے، توبیجی دیکھنا ما ہے کہ س حیثیت سے بیان کررہا ہے؟ دلیل اور جمت کے طور پر؟ یا صرف اُس کور د کرنے کے م تو ہے ؟ لیے؟ جبیا کہ اِس کے نمونے ابھی''صحابی'' کی تعریف کے سلسلے میں گذرے، کہ سخاویؓ وغیرہ نے بعض تعریفات صرف ردّ ہی کے لیے ذکر کی تھیں ، تا کہ خالی النوْنی میں کوئی شخص اُن کوقبول نہ کرلے۔ علامہ ذہبی وغیرہ محدثین کثرت سے اِس طرح کے جملے کہتے ہیں: ذکے رناہ للتعجب..... نبهنا عليه لئلا يُغتر به .....، كهين كهين صاف صاف تكارت، غرابت ہضعف، وضع یا بطلان کا حکم بھی لگاتے رہتے ہیں۔ ٣-: اوربعض مرتبه صرف واقعات کی کڑی ملانا اور اپنے تک پینجی ہوئی بات

آ گے بڑھانے دینے کا شوق اس کامحرک ہوتا ہے، مؤرخ ابن جربرطبریؓ اپنی تاریخ کے مقدمه مين لكھتے ہيں:

فما يكن في كتابي هذا من خبرٍ ذكرناه عن بعض الماضين مما يستنكره قارئه، أو يستشنعه سامعه، من أجل أنه لم يعرف له وجهاً في الصحة، ولا معنى في الحقيقة، فليَعلم أنه لم يؤت في ذلك من قبلنا، وإنما أتى من قبل بعض ناقليه إلينا، وإنا إنما أدينا ذلك على نحو ما أدى إلينا.

اس سے بیہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ طبری کامقصود صرف اُن تمام (رطب ویابس) اخبارو حکایات کوجمع کردینا تھا جواُن تک پینچی ہیں،اُن میں سہی غلط کی کوئی بحث نہیں کی گئی ہے۔ ٣-: إسى طرح حافظ ابن كثير" البداية والنهاية" ٨ر٢٢٠ مين "كربلاء"ك واقعات بيان كرتے ہوئے فرماتے ہيں:ولولا أن ابن جرير وغيره من الحفاظ والأئمة ذكروه ما سقتُه



معلوم بواكه بهت كاروايات ايك دوسركى متابعت بين بهى بيان كردى جاتى بهد معلوم بواكه بهت كاروايات ايك دوسركى متابعت بين بهى بيان كردى جاق بهد داريخ و كتب التواديخ و كتب المجرح و التعديل أمور عجيبة، و العاقل خصم نفسه، و من حسن إسلام الموء: تركه ما لا يعنيه [سير أعلام النبلاء ٠ ا ١٩٣].

تاریخ اور جرح وتعدیل کی کتابوں میں عجیب عجیب با تیں آگئی ہیں، أب عقلمندوہ ہے جو پہلے خود کود کیھے، اور اچھا مسلمان وہ ہے جو بے وجہ کے موضوعات اور بے فائدہ معاملات سے خود کودورر کھے)۔

پانچوال مغالطه: إعتقادى واصولى گراهيوں كوعملى وفر وعى لغزشوں سے خلط كرنا۔ اور إسى بناير حدودِ اختلاف يا مواقعِ اصلاح ميں خلط۔

دین بیس بے بات مسلّمات بیس سے ہے کہ کسی مسلمان کی عملی لغز شوں اور غلطیوں کا، بغیر شرعی ضرورت کے اُس کے پس پشت تذکرہ کرنا غیبت کہلاتا ہے، جوحرام ہے، اور اِس جرم کی شناعت اُس وقت اور بڑھ جاتی ہے جب کہ اُس گنہ گار کا انتقال بھی ہو چکا ہو، اور اگر وہ صحاً ہا اور اولیاء میں سے ہوتو پھر تو اِس ' مردار گوشت کی سمّیت' میں اور بھی اِضافہ ہو جاتا ہے: لحوم العلماء مسمومة، وأسمٌ منها لحوم الصحابة والأولیاء ہیں اور اِس سے بھی بڑھ کر کسی صحابی کی اِجتہا دی خطا کوطعن وشنیع کا موضوع بنانا: تو اور اِس سے بھی بڑھ کر کسی صحابی کی اِجتہا دی خطا کوطعن وشنیع کا موضوع بنانا: تو ہیتو سوائے اپنی بریختی کی دلیل فراہم کرنے، اور رسوائی کا سامان بہم پہنچانے کے اور پچھ نہیں ہے، اور جس شخص کی طرف سے بیا مور پیش آئے ہیں اُس نے تو کیچھی نہ چھوڑا، الی غلطیوں کو بھی بیان کر ڈالا جن کی تو بہ کی قبولیت اور تلائی کی بشارت بھی مل پھی تھی!!

ایس غلطیوں کو بھی بیان کر ڈالا جن کی تو بہ کی قبولیت اور تلائی کی بشارت بھی مل پھی تھی!!

ایس کے برخلاف فکر وعقیدہ کی غلطیوں پر تنبیہ، اُس کے داعیوں پر بھتہ رِضرورت اور اور اور اہلی تنبیس کی تلبیسا سے کی نشاندہ ہی، اِسی طرح راویوں کی اغلاط کی گرفت: بیسب ضرور یا ہے دین میں سے ہے۔ (سقادان: تپ اصول مدیث) راویوں کی اغلاط کی گرفت: بیسب ضرور یا ہے دین میں سے ہے۔ (سقادان: تپ اصول مدیث)



چھٹا مغالطہ: جمہور کے مفہوم میں خلط:

فکری و ملی غلطیوں میں خلط کے نتیج میں: ''جمہور' کے مفہوم میں خلط۔
یہ معلوم ہی ہے کہ اُمت میں تقلید و اِ تباع کے لیے دوسلسلے جاری ہیں:

(۱) ایک اُصولی اور اعتقادی مسائل سے متعلق، جن کا سارا کا سارا مدار: شرعی نصوص اور روایتی نقول ( کتاب الله، سنت رسول الله اور تعاملِ سلفِ صالحین ) پر ہوتا ہے، اُن میں قیاس کا کوئی و خل نہیں ہوتا، کما صرح به الإمام البز دوی فی"میزان الاصول"[ادے]۔

ایسے مسائل میں اہلِ حق کی جماعت کے لیے" اہل النة والجماعة" کالقب اور "جمہور" کا عنوان اختیار کیا گیا ہے، جس کے ذریعے" اہل بدعت" اور" اہلِ باطل": روافض، خوارج، نواصب، جرید، قدرید، معتزلہ، مرجمہ، جمید، مشبّهہ، جسّمہ، معطّلہ اور نیچری وغیرہ فرقوں سے اِنتیاز مقصود ہوتا ہے۔

ائمہ اربعہ اور اکثر فقہاء، اُصولین ، محدثین، صوفیاء وغیرہم: فکر وعقیدے میں جاعتِ '' اہل النة والجماعة '' سے تعلق رکھتے ہیں، عقائد کے سلسلے میں اُن میں آپس میں جو اِختلافات پائے جاتے ہیں وہ یا تو جزوی نوعیت کے ہیں، یا ایک دوسرے کے منشا کونہ سمجھنے کی بنا پر اِصطلاحات کے فرق، اور لفظی اِختلاف پر ہنی ہیں، جسیا کہ محققین نے اِس کی تصریح کی ہے، بلکہ مختلف فیہ مسائل میں تطبیق بھی بیان فرمائی ہے، اِسی لیے اِن اِعتقادی مسائل کو جوام کے سامنے چھیڑنے سے منع کیا جاتا ہے۔

اِس کے برخلاف جن مسائل میں اہلِ باطل فرقوں سے اہلِ حق کا اِختلاف ہے، اُن کو بیان کرنا ، اورعوام کو اُس میں حق و باطل کے فرق سے آگاہ کرنا: بیعلائے زمانہ کا فرضِ منصبی ہے، اِس میں ہرگز کوتا ہی نہیں کرنی چاہیے۔

اَب بہاں پر اہلِ حَق ہی کے بعض غلو بیندلوگ دونوں حیثیتوں میں فرق ملحوظ نہیں رکھ پاتے ،اور اہلِ حق کے آپسی اِختلافات میں بھی تشدد سے کام لیتے ہیں، پھراس



کے رومل میں دوسری جانب ہے بھی شدت آ جاتی ہے، جس سے بلاوجہ آ لیس میں دوریاں بڑھتی ہیں،اور اِختلافات میں اضافہ ہوتا ہے۔

حافظ ابن دقیق العیدؒنے''الاقتراح'' (ص ۵۷) میں وہ اُسبابِ خمسہ بیان فرمائے ہیں جن سے اِس طرح کی بےاعتدالی اورا فراط وتفریط پیدا ہوتی ہے۔

(۲) دوسراسلسلہ فروعی وعملی مسائل کا ہے، جن کا مدار نقول کے ساتھ ساتھ فقہی قیاس (استنباطِ علت، تعدیدُ علت اور تحقیقِ مناط وغیرہ) پر بھی ہوتا ہے، اجتہا دوقیاس میں آراء کا اِختلاف فطری بات ہے، اِس کیے اِس میں ائمہُ اُربعہ کے اجتہا دی اختلافات کر ت سے پیش آئے ہیں۔

اورایسے مسائل میں 'جمہور' کی اصطلاح وہاں استعال کی جاتی ہے، جہال کی مسئلے میں ایک طرف زیادہ علاء ہوں، دوسری طرف کم ، اِس میں کسی جماعت یا فدہب کے لیے یہ اصطلاح خاص نہیں ہے، نہ معلوم کتنے مسائل ہیں جن میں حنفیہ کی رائے وہی ہے جودیگرا کثر حضرات کی ہے، اِس لیے اُن مواقع میں وہ''جمہور' کے مفہوم شامل مانے جاتے ہیں، اور این کے بالمقابل شافعیہ، یا مالکیہ، یا حنابلہ اُن مسائل میں جمہور کے خلاف ہوتے ہیں، اور کہیں اِس کے برعکس بھی ہوتا ہے۔

اُصول وفروع کے اِن ہی دوسلسلوں کی وجہ ہے جمھی ایسا بھی ہوجا تا ہے کہ کوئی شخص فروعی طور پرائمہ اُربعہ میں سے کسی کی طرف اپناانتساب رکھتا ہو، مگراُ صولی طور پروہ کسی باطل فرقے (معتزلہ، روافض، نیچری ہتجد دیسند سلطقات) سے وابستہ ہو۔
میں باطل فرقے (معتزلہ، روافض، نیچری ہتجد دیسند سلطقات) سے وابستہ ہو۔

ساتوال مغالطه: ابھی آخر میں ایک''وضاحت نامہ'' جاری ہواہے، جس میں ایپ باطل عقائد میں سے سی بھی عقیدے سے رجوع نہیں کیا گیاہے، بلکہ اُن موضوعات پرمزید اِصرار، اور حضرات ِ صحابہ پرسابقہ اِلزامات کوعلی حالہ باقی رکھا گیاہے: ﴿ومسن یُضلِلُه فلن تجد له ولیاً موشداً ﴾۔

اس''وضاحت نامہ'' کے ذریعہ صرف متعلقہ افراد سے اپنے ذاتی تعلقات



اُستوار کرنے ، اور بالا بالا معاملہ کور فع وفع کرنے کی کوشش کی جارہی ہے، گویا وہ''عذرِ گناہ بدتر اُزگناہ'' کامصداق ہے۔

#### جهبور کی اہمیت اور شذوذ کا منشا:

ا- بخز العلماء حضرت علامه سیدسلیمان ندوی اشر فی کے ہاں ابتدائی دور میں کئی مسائل میں فکرِ جمہور سے عدول پایا جاتا تھا، جس کے نمونے ''تاریخ اُرض القرآن' وغیرہ مسائل میں فکرِ جمہور ہیں، بعد میں حکیم الامت حضرت مولا نااشرف علی تھا نوی سے اِصلاحی تعلق کے بعد (بتدریخ) آپ نے این اُن اُن اُن اُن اُن اُن کاروعقا کہ سے رجوع فر مالیا تھا (جس کی اِنتہا بظاہر یا کتان جانے کے بعد ہی ہوسکی تھی)۔

بہرحال حضرت علامہ کو اِس کا اِحساس بھی بہت رہا، جس کا اندازہ آپ کے آخری دور کی بعض تحریروں سے ہوتا ہے، اُسی زمانے کی میتحریر بھی قابلِ ملاحظہ ہے:

''……دوسری چیزیہ ہے کہ''جمہور إسلام''جس مسئلہ پر پوری طرح متفق ہوں اس کو چھوڑ کر تحقیق کی نئی راہ اِختیار نہ کی جائے ، پیطریق: تواتر وتوارث کی بیخ کئی کے مرادف ہے، اِس گناہ کا مرتکب بھی میں بھی ہو چکا ہوں ، اور اس کی اِعتقادی وملی سز بھگت چکا ہوں ، اور اس کی اِعتقادی وملی سز بھگت چکا ہوں ، اور اس کی اِعتقادی وملی سے بھگت چکا ہوں ، اِس لیے دل سے چاہتا ہوں کہ اُب میرے عزیزوں ودوستوں میں سے کوئی اس راہ سے نہ نکلے ، تا کہ وہ اُس سزا سے محفوظ رہے جو اُن سے پہلوں کومل چکی ہے '۔ (سیدسلیمان ، کیم ذی قعدہ ۱۳۸۳ھ۔ اقتباس از مکتوب اِشاعت: ماہنامہ بینات ۱۳۸۸ھ جمادی اللہ خرہ ، جامع علوم اسلامیہ بنوری ٹاؤن ، کراچی)

۲-: شیخ عبدالفتاح ابوغدہ نے ''صفحات من صبرالعلماء' ص ۱۰۹میں ایک بہت لطیف کتہ بیان فرمایا ہے: کہ جن کی عقلوں میں شذوذ ہوتا ہے، اُن کو ہرمسکے میں شاذ اُ قوال ہی سے مناسبت ہوتی ہے۔

٣-: نابغه عصر حضرت الشيخ محمة عوامه حفظه الله نے علامه سيوطي كي " تدريب الراوي"

اپنی معیاری تحقیق اور بیش قیمت حواثی و إفادات کے ساتھ پانچ جلدوں میں شائع فرمائی ہے، جس میں ''باب معرفة الصحابة '' (۵؍۱۱۵–۱۹۰) کے تحت مختلف حواثی میں :صحابہ کی تعریف، ان کی عدالت، اور مقام ومرتبہ ہے متعلق بہت شاندار گفتگو آگئ ہے، بالخضوص سید ناحضرت ولید بن عقبہ ؓ کے دفاع میں نہایت جامع اور پرمغزمضمون ہے۔
سید ناحضرت ولید بن عقبہ ؓ کے دفاع میں نہایت جامع اور پرمغزمضمون ہے:
اپنے اِن اِفادات کی ابتداء میں آپ نے یہ بات بھی بہت اہم فرمائی ہے:
'' فی الجملہ تعددِ اُ قوال اور اِختلافِ آراء ہے کون ساعلمی موضوع خالی ہے؟
اُب معانداور فقنہ پرورقتم کے لوگوں کو جب کوئی بات نہیں ماننی ہوتی، تو اِسی طرح کے اختلافات کا سہارا لے کر مسلّمہ حقائق کا اِنکار کرنے لگتے ہیں، جب کہ جولوگ انصاف اور حق کے طالب ہوتے ہیں وہ ہر مسئلہ میں جمہورِ امت اور سوادِ اعظم کے قول کو اختیار اور حق کے طالب ہوتے ہیں وہ ہر مسئلہ میں جمہورِ امت اور سوادِ اعظم کے قول کو اختیار

کر کے فکر وعمل ہراعتبار سے میسور ہتے ہیں' (سبحان اللہ!!)۔ دعاء: - اللہ تعالیٰ ہم سب کو صراطِ متنقیم (منعم کیہم کے راستہ) پرفکری علمی اور عملی استقامت عطافر مائے ، ہر طرح کے زینج وضلال اور شکوک وشبہات سے حفاظت فرمائیں، اور مَا اَنَا عَلَیْهِ وَ أَصْحَابِیُ پر ثبات قدمی نصیب فرمائے۔ آمین

ورضي الله عنهم ورضوا عنه ، و ربنا اغفر لنا و الإخواننا الله عنهم ورضوا عنه ، و ربنا اغفر لنا و المخواننا المدين سبقونا بالإيمان، و الا تجعل في قلوبنا غلا للذين آمنوا، ربنا إنك رؤوف رحيم .

وإن أريد إلا الإصلاح ما استطعت، وما توفيقي إلا بالله، عليه توكلت وإليه أنيب ، وبنا لا تزغ قلوبنا بعد إذ هديتنا، وهب لنا من لدنك رحمة، إنك أنت الوهاب ، اللهم وإياك نعبد وإياك نستعين، اهدنا الصراط المستقيم، صراط الذين أنعمت عليهم، غير المغضوب عليهم ولا الضالين ، آمين.

ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم، وصلى الله تعالى على خير خلقه محمد وآله وأصحابه أجمعين، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.





#### شان صحابہ

كريں نعتِ ني مم بھي كه يه مرضى خداكى ہ کہ خود نام نی پر نام سورۃ کی بنا کی ہے حقیقت میں خدانے یہ برای دولت عطاکی ہے ثائے عاشقانِ مصطفیٰ پر انتہا کی ہے بوے نازک زمانہ میں محد سے وفا کی ہے غلاموں کی ثنا بھی خود ثنا خیر الوریٰ کی ہے كه جب تاثير صحبت نے كرامت كيا كى ہے روش ان کے غلاموں کی بری پیاری اداکی ہے جو بھریں غیر سے، شدت عیاں قبر خدا کی ہے تلاش فصل رب ہے، جبتو اس کی رضا کی ہے علامت یاک چروں پر سجود کریا کی ہے یمی وہ ہیں کہ خو د انجیل نے جن کی ثناء کی ہے گر أب اس ميں شاداني بہار جال فزاكى ہے مرت سے عب حالت حبیب کبریا کی ہے کوئی خوش ہو،کوئی روئے، یہی مرضی خداکی ہے کہ ان کی زندگی ہی ماتم وآہ وبکا کی ہے جو ہے ان کے عمل کا حال، وہ حالت جزا کی ہے بثارت بھی انھیں 'اجواً عظیماً ''کی عطاکی ہے محبت آل واصحاب محمد مصطفی کی ہے

خدا نے جب محبت سے محمر کی ثنا کی ہے جگر یارہ ہے یا قرآن کا چھیدوال یارہ انو كھى شان والى سورۇ إنسا فتسحنا ب کہیں انعام کا وعدہ، کہیں إظہار کا مزدہ بری تقریر والے ہیں نبی کے جاہنے والے عجب انداز سے شان نبی کا ذکر فرمایا خدائے یاک کا پیارا نبی خود کیا سے کیا ہوگا محد تو نی ہیں ہی، مگر جو ان کے ساتھی ہیں ''اگراپنوں میں مل بیٹھیں نہایت بھولے بھالے ہیں مجھی سجدوں میں گرتے ہیں، بھی خم ہیں رکوعوں میں ذرا رکھو تو پیٹانی یہ تابندہ نشانی ہے یمی وہ ہیں کہ جن کا تذکرہ توریت میں آیا وہی تھیتی ہے ہے، کمزور تر تھیں سوئیاں جس کی کان اِس لہلہاتے کھیت کے سرکار بطحا ہیں جو کافر ہیں وہی جل بھن کے بیج وتاب کھاتے ہیں" جو اُعدائے صحابہ ہیں، بی ہے خوب گت اُن کی انبى كو حكم إلله كا"وابكوا كثيراً"كا محمد کے وفاداروں سے وعدہ مغفرت کا ہے خداوندا! قتم ہے تیرے پینیبر کی عزت کی

ابو بکر وعمر"، عثمان وحیدر کا طفیلی ہوں محبت آل واصحاب پیمبر سے سدا کی ہے شائ مصطفی قرآن ہے لے کر محبت کی زباں سے اپنے لفظوں میں ادا کی ہے شائے عاشقان مصطفی قرآن ہے وفاداروں کی یا رب! تو مدد فرما صحابہ کے وفاداروں کی یا رب! تو مدد فرما بروی اخلاص مندی سے یہ صوتی نے دعا کی ہے فرق مراتب فرق مراتب

رسولِ پاک سے بڑھ کر فقط رتبہ خدا کا ہے کھر اس کے بعد عثان وعلی مرتفعی کا ہے معظم بعد والے قطب وغوث واولیاء کا ہے فدائی ان میں سے ہر ایک حبیب کریا کا ہے انہی کی بیعب رضوان میں مزدہ رضا کا ہے کہ جن کی فتیابی معجزہ خیرالورئ کا ہے کہ جن کی فتیابی معجزہ خیرالورئ کا ہے پھر ان سے بھی بڑا رتبہ اگر ہے انبیاء کا ہے یہ اُن کا خاص رتبہ فضل ذات کبریا کا ہے میا کا مان کا خاص رتبہ فضل ذات کبریا کا ہے میان کا خاص رتبہ فضل ذات کبریا کا ہے میان کا جا فاص رتبہ فضل ذات کبریا کا ہے میان کا جا فاص رتبہ فضل ذات کبریا کا ہے میان کا جا فاص رتبہ فضل ذات کبریا کا ہے میان کا جا فاص رتبہ فضل ذات کبریا کا ہے میان کا جا فاص رتبہ فضل ذات کبریا کا ہے میان کا جا فاص راتبہ فضل ذات کبریا کا ہے میان سب کے اخلاص وصفا کا ہے میں دون کا میان سب کے اخلاص وصفا کا ہے کہا تھا مان سب کے اخلاص وصفا کا ہے

رسول پاک سے بردھ کر نہیں کو نین میں کوئی نبی کے بعد اس امت میں ہے شیخین کا درجہ صحابہ میں ہے جو اُدنی صحابہ میں بردے متاز اُنصار ومہاجر ہیں فزوں تر ان سے رتبہ میں ہیں اُصحاب حدیبیہ کیر اُصحاب حدیبیہ میں بھی چار ایل بدر اُنصل کیر اُسحاب حدیبیہ میں بھی چار ایل بدر اُنصل کی بیبوں کی شان ہے تظمیر کی آیت نبی کی بیبوں کی شان ہے تظمیر کی آیت ای تخصیص سے حسین وزہرا بھی مشر ف ہیں ایل بیت میں شال ای تنظیم کی بیبوں کی شان ہے تظمیر کی آیت ای تنظیم کی بیبوں کی شان ہے تظمیر کی آیت ایک خوال کی بیبوں کی شان ہے تظمیر کی آیت ایک خوال کی بیبوں کی شان ہے تطمیر کی آیت ایک خوال کی بیبوں کی بیبوں کی شان ہے تطمیر کی آیت ایک خوال کی بیبوں کی شان ہے تطمیر کی آیت کی بیبوں کی بیبوں کی شان ہے تطمیر کی آیت کی بیبوں کی بیبوں کی شان ہے تطمیر کی آیت کی بیبوں کیبوں کی بیبوں کی بیبوں کی بیبوں کی بیبوں کی بیبوں کیبوں کو کا کو بیبوں کیبوں ک

البی صدقہ ان سب کا ہماری مغفرت فرما وسیلہ کس قدر مضبوط اے صوتی دعا کا ہے

از: حضرت سيرعبد الرب صاحب صوفي .....

عيم الامت حضرت تقانوى ومجاذِ بيعت: حضرت مولانا سيدمح عيسى المآبادى ومجاذِ بيعت: حضرت مولانا سيدمح عيسى المآبادى ومسلح الامت حضرت شاه وصى الله فتحورى ثم المآبادى وحمهم الله أجمعين وبنا تقبل منا إنك أنت السميع العليم، وتب علينا يا مولانا إنك أنت التواب الراحيم





### بالنه كالى شانة

(١) علي: قال: حدثوا الناس بما يعرفون، أتحبون أن يكذب الله ورسوله؟ أخرجه البخاري (٢٤/١)

(٢) ابن مسعودٌ قال: ما أنت بمحدث قوماً حديثاً لا تبلغه عقولهم إلا كان لبعضهم فتنةً. أخرجه مسلم (١/٩: ٥)

ان دونوں اثر کے تحت علماء نے ان موضوعات کی تعیین فرمائی ہے جن کوعوام کے سامنے چھیٹر نااور بیان کرنا، نامناسب ہے۔وہ موضوعات مندرجہ ذیل ہیں:

(١) أحاديث الصفات ظاهرها التشبيه والتجسيم (٢) ما يتعلق بمشاجرة

الصحابة (٣) ما ظاهره يُقوي البدعة (٤) ما لا يعنيه (٥) أحاديث الرخص (٦) الصحابة (٧) ما ظاهره الخروج على السلطان (٨) دقائق المسائل الفقهية.

انظر: "فتح الباري" ٢:٠٠١ لـلحافظ ابن حجر، و"فتح الملهم" ١٢٧:١ للعلامة العثماني، و"فتح المغيث" ٢٧:١ للحافظ السخاوي.

ا- صفات باری تعالیٰ ہے متعلق الیم احادیث جن کے ظاہر سے تشبیہ یا تجسیم کا إیہام ہوتا ہے۔

۲- مشاجرات ِ صحابہ ہے متعلق روایات۔

۳- الیی روایات جن کے ظاہر سے اہل بدعت غلط استدلال کر سکتے ہوں۔

س- ایسے موضوعات جن کے چھٹرنے سے کوئی دینی یا دینوی فائدہ متعلق نہ ہو۔

۵- الی احادیث جن کے ظاہر سے ' رخصت' کا پہلونکاتا ہو،اوروہ عمومی طور پر مقصود نہ ہو۔

۲- اسرائیلیات اور بےسرویاروایات۔

2- اليي روايات جن كے ظاہر سے بے موقع خروج على السلطان كى تحريك بيدا ہوتى ہو۔

۸- باریک فقهی مسائل اور دقیق علمی بحثیں۔

مُحرِّمُعتَ إوبيَعِثِ ذي ٢ررتيع الثاني ١٣٨٠ه



بالتحسكالي شانة

## كلمًا سُتُ تَبُرُكُ فُ ودُعًا

از: حَضرِتْ الاسْتَاذِ مَولاً نَامِحَدٌ عَاقِلْ صَادامَتْ بَرَكاتْهِم

يتخ الحديث وصدرالمدرسين جامعه مظاهرعلوم سهار نيور

بلا استثناء تمام صحابه کرام رضی الله تعالی عنهم اجمعین کی عدالت و ثقامت اور تقوی وطهارت: اہل السنة والجماعة کے بیہاں نصوص قطعیہ سے ثابت شدہ ایسامسلَّم مسکلہ ہے جس میں کسی شک وشبہ کی گنجائش، یا بحث ومباحثہ کا موقع ہی نہیں ہے۔

میں سبق میں کہا کرتا ہوں کہ بڑے سے بڑے نا قدِ حدیث اور امامِ جرح وتعدیل کی ہمت نہیں ہے کہ وہ اُدنیٰ سے ادنیٰ صحابی کی (جرح تو بہت دور کی بات ہے) تعدیل بھی کردے، اس لیے کہ تعدیل تو اس کی ، کی جاتی ہے جومختاج تعدیل ہو، صحابہ گی عدالت تو مفروغ عنہا اور طے شدہ ہے، اُن کا صحابی ہونا ہی ان کی عدالت کی صانت ہے۔

گر اِس پرفتن دور میں جہاں اور بہت سے مسلّمات کو بھی مدل طور پر بیان کرنے کی ضرورت پڑتی رہتی ہے، اسی طرح اِس مسلّم میں بھی ایسے شکوک وشبہات پیدا کرنے کی کوشش کی جارہی ہے جس سے خام اُذہان کے متاثر ہوجانے کا خطرہ تھا، اِسی نزاکت اور ضرورت کا اِحساس کر کے ہمارے مدرسہ کے استاذ اور شعبہ تخصص فی الحدیث کے رکن ، مولوی محمعاویہ سعدی سلمہ نے '' حو مت صحابہ: حقائق و دلائل کی دو شنی میسس (مغالطوں کی نشاندہی اور غلط فہمیوں کے اِزالہ کے ساتھ)'' کے نام سے یہ رسالہ مرتب کیا ہے ، دعا ہے کہ اللہ تعالی موصوف کی اِس علمی کا وِش کوشر فِ قبول سے نوازکر قارئین مرتب کیا ہے ، دعا ہے کہ اللہ تعالی موصوف کی اِس علمی کا وِش کوشر فِ قبول سے نوازکر قارئین کے لیے ذخیرہ آخرت بنائیں۔

وصلى الله تعالىٰ على خير خلقه محمد و آله وأصحابه أجمعين، و آخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين. مرما ترميمية

חז נייבועונלים